
 

 

 

MAGNIFICAT: SETE BÊNÇÃOS NO MORRO 

MAGNIFICAT: SEVEN BLESSINGS ON THE HILL 

 

William Rezende Quintal1 

 

Resumo: Este artigo analisa a exposição Magnificat: sete bênçãos no Morro, apresentada no 
contexto do IX Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião, como experiência estética, 
teológica e política situada no cruzamento entre espiritualidade mariana, crítica das 
masculinidades hegemônicas e teologia kenótica. A partir de sete pinturas em acrílica sobre 
tela, compostas com flores espontâneas do território do Morro do Espelho, propõe-se uma 
leitura do Magnificat como matriz simbólica de uma economia não violenta do poder, da 
fragilidade como lugar de revelação e da atenção como gesto espiritual. Dialogando com 
Simone Weil, Martinho Lutero e a teologia feminista contemporânea, defende-se que a 
exposição constitui um exercício de atenção ética e uma crítica imagética às formas patriarcais 
de dominação, abrindo espaço à imaginação de masculinidades desarmadas. 

Palavras-chave: Magnificat. Teopoética visual. Gênero e religião. Masculinidades. Kenosis. 

 

Abstract: This article analyzes the exhibition Magnificat: Seven Blessings on the Hill, 
presented at the IX Latin American Congress on Gender and Religion, as an aesthetic, 
theological and political experience located at the intersection of Marian spirituality, critique of 
hegemonic masculinities and kenotic theology. Based on seven acrylic paintings depicting 
spontaneous flowers from the Morro do Espelho territory, the article proposes a reading of the 
Magnificat as a symbolic matrix of a non-violent economy of power, of fragility as a place of 
revelation and of attention as a spiritual gesture. In dialogue with Simone Weil, Martin Luther 
and contemporary feminist theology, it argues that the exhibition constitutes an exercise of 
ethical attention and an imagistic critique of patriarchal forms of domination, opening space for 
the imagination of disarmed masculinities. 

Keywords: Magnificat. Visual theopoetics. Gender and religion. Masculinities. Kenosis. 

 

 

 

 

 
1  Bacharel em Artes Visuais pela UFMG, Mestre em história da Arte pela UnB, Teólogo pela 

Faculdades EST e Doutorando em Teologia pelo PPG-EST com bolsa de manutenção e taxas da 
CAPES. E-mail: williamquintal@gmail.com  



 

338 
 

 

INTRODUÇÃO 

O presente texto nasce da experiência estética e litúrgica da exposição Magnificat: 

sete bênçãos no Morro, apresentada na Capelinha Bet Tefilah, situada no alto do Morro do 

Espelho, bairro historicamente reconhecido como o mais nobre de São Leopoldo e território 

que abriga a Faculdades EST. Esse dado não é acidental, mas estrutural para a reflexão aqui 

proposta. A elevação geográfica do Morro coincide com uma elevação simbólica: trata-se de 

um lugar que intimida a cidade, concentra capital econômico, prestígio urbano e uma certa 

aura de distinção. Paradoxalmente, é neste mesmo espaço que circulam diariamente, 

trabalhadores, trabalhadoras e estudantes de teologia cuja realidade material, não 

necessariamente, espelha a riqueza do entorno. 

Essa fratura silenciosa, entre a nobreza do bairro e a vulnerabilidade discente, constitui 

um campo de tensões que atravessa toda a exposição. O Morro, enquanto figura teológica, 

remete à tradição bíblica dos montes como lugares de revelação, bênção e pacto; mas, 

enquanto território urbano, ele inscreve essas imagens numa geografia atravessada por 

desigualdades, contrastes e dissonâncias. O “Espelho” que nomeia o Morro, nesse sentido, 

deixa de ser apenas metáfora da reflexividade espiritual para se tornar também uma instância 

crítica: aquilo que reflete, revela; aquilo que eleva, expõe. 

O problema que orienta este artigo pode, então, ser formulado do seguinte modo: de 

que maneira uma exposição de arte contemporânea, construída com imagens de flores 

espontâneas, frequentemente designadas como “mato”, instalada no ponto mais nobre da 

cidade, pode operar simultaneamente como crítica simbólica às masculinidades hegemônicas 

e como tradução estética da lógica kenótica inscrita no Magnificat? Parte-se da hipótese de 

que a série de sete telas configura uma menorá mariana que desloca o eixo da força, da glória 

e da autoridade, reinscrevendo-os no campo da fragilidade, da atenção e da gratuidade. 

A relevância desta investigação se inscreve no campo interdisciplinar entre gênero, 

religião, arte, teopoética e teologia política, especialmente no contexto latino-americano, onde 

as relações entre poder, corpo, espiritualidade e desigualdade se apresentam de modo 

particularmente agudo. À luz dos desenvolvimentos da Seção 3, essa relevância se aprofunda 

a partir da compreensão da imagem, da cor e do fragmento como campos de disputa da 



 

339 
 

visibilidade, em diálogo com a crítica feminista da história da arte em Griselda Pollock, com a 

dimensão espiritual da forma e da cor em Kandinsky, com a teoria do aparecer, do sintoma e 

da sobrevivência das imagens em Georges Didi-Huberman e com a noção benjaminiana de 

imagem dialética e interrupção do contínuo histórico. O diálogo teórico se estabelece também 

com Simone Weil, a partir de sua compreensão da atenção como forma radical de oração e 

de despossessão do eu; com Martinho Lutero, sobretudo em sua leitura cristológica da 

kenosis; e com Pierre Bourdieu, em sua análise da dominação masculina e da violência 

simbólica; além de aportes da teologia feminista e da crítica contemporânea das 

masculinidades. O método adotado é qualitativo, de natureza hermenêutica, articulando 

análise visual, leitura simbólica e interpretação teológica. 

O MORRO COMO LUGAR TEOLÓGICO: DISTINÇÃO, TRABALHO INVISÍVEL E O 

ESCÂNDALO DA KENOSIS 

O Morro do Espelho é reconhecido como o bairro mais nobre de São Leopoldo, com 

uma elevação que é tanto geográfica quanto simbólica. Este território é sinônimo de distinção 

social, alto valor imobiliário e prestígio urbano, gerando uma mistura de intimidação e desejo 

na cidade. No entanto, essa imagem de nobreza é mantida à custa de invisibilizações. 

A vida que atravessa diariamente o Morro não se reduz à de pessoas moradoras e 

proprietárias. Ela é composta também por uma complexa circulação de pessoas trabalhadoras 

que vêm de outras regiões da cidade: funcionárias e funcionários da limpeza, da manutenção, 

da segurança, do setor administrativo, dos pequenos comércios do entorno, além de 

trabalhadoras domésticas, cuidadoras, atendentes. São corpos que sobem o Morro todos os 

dias para fazê-lo funcionar, e que, ao final do expediente, retornam para bairros que não 

participam da mesma valorização urbana. Trata-se de uma presença estruturalmente 

necessária e, ao mesmo tempo, estruturalmente apagada. 

A Faculdades EST se insere exatamente nesse entrecruzamento de fluxos. Enquanto 

instituição comunitária, ela ocupa fisicamente um dos pontos mais valorizados da cidade, mas 

sua realidade econômica é marcada por tensões, fragilidades e disputas constantes pela 

própria subsistência. O alto valor do território que a circunda a torna objeto permanente de 

interesses patrimoniais e imobiliários, ao mesmo tempo em que sua sustentabilidade depende 

de bolsas, financiamentos públicos, projetos e da permanente luta por recursos. Nesse 



 

340 
 

sentido, a EST não é simplesmente um enclave protegido no Morro: ela é também um corpo 

vulnerável inserido num território de alto valor simbólico e econômico. 

Do mesmo modo, a comunidade discente que circula por esse espaço é visivelmente 

heterogênea. Há estudantes com condições materiais estáveis, há estudantes em situação 

de vulnerabilidade, há quem viva do próprio trabalho, há quem dependa integralmente de 

bolsas, há quem transite com relativa leveza pelo território e há quem o atravesse com esforço 

cotidiano. Essa pluralidade impede qualquer leitura simplificadora da realidade social do Morro 

a partir apenas da condição estudantil. O que se impõe, antes, é uma geografia de 

desigualdades cruzadas, discretas, nem sempre visíveis, mas continuamente operantes. 

É nesse campo de tensões que se instala a exposição Magnificat: sete bênçãos no 

Morro. E é justamente aqui que o dado teológico se torna mais agudo: o cântico de Maria, 

nascido na periferia do Império, ressoa no ponto mais valorizado da cidade. O Magnificat não 

chega ao Morro como ilustração piedosa, mas como corpo estranho, como palavra que 

desorganiza a distribuição silenciosa dos lugares sociais. Se, no canto mariano, Deus 

“derrubou dos seus tronos os poderosos e exaltou os humildes”2, a exposição desloca essa 

lógica para dentro de um território que, à primeira vista, parece imune à instabilidade. 

As flores que compõem a série não surgem como ornamento conciliador. Elas não 

embelezam o privilégio, nem ilustram a carência. Elas brotam como aquilo que não se encaixa 

perfeitamente nas hierarquias do espaço. São flores comuns, espontâneas, muitas vezes 

identificadas como “mato”, que crescem sem autorização e sem projeto. E é precisamente por 

isso que se tornam linguagem teológica: elas inscrevem no coração do território nobre a 

gramática daquilo que não foi planejado para estar ali. 

Nesse sentido, o Morro deixa de ser apenas o lugar da altura e da distinção para tornar-

se também o lugar da fricção entre capitais desiguais, econômicos, culturais, institucionais, 

espirituais e corporais. Essa fricção não se resolve numa oposição simplista entre ricos e 

pobres, mas numa rede muito mais sutil de visibilidades e apagamentos. E é nesse regime 

complexo que as telas operam como uma forma silenciosa de crítica àquilo que Pierre 

Bourdieu chamou de violência simbólica: a capacidade que as estruturas de dominação 

possuem de se naturalizarem a ponto de já não serem percebidas como tais. 

 
2  BÍBLIA. N. T. Lucas. In: BÍBLIA SAGRADA. Nova Almeida Atualizada. Barueri, SP: Sociedade 

Bíblica do Brasil, 2012. 



 

341 
 

[...] sempre vi na dominação masculina, e no modo como é imposta e 
vivenciada, o exemplo por excelência desta submissão paradoxal, resultante 
daquilo que eu chamo de violência simbólica, violência suave, insensível, 
invisível a suas próprias vítimas, que se exerce essencialmente pelas vias 
puramente simbólicas da comunicação e do conhecimento, ou, mais 
precisamente, do desconhecimento, do reconhecimento ou, em última 
instância, do sentimento.3 

O Magnificat, então, deixa de ser apenas tema e passa a funcionar como dispositivo 

de desestabilização. Sua lógica de inversão não se apresenta como acusação direta, mas 

como deslocamento do olhar. A bênção já não pode ser compreendida como confirmação do 

êxito, da posse ou da centralidade; ela passa a ser lida como persistência da vida nos 

interstícios do território valorizado, nos corpos que sobem e descem o Morro sem jamais se 

confundirem com ele. 

Nesse sentido, a própria EST pode ser lida, simbolicamente, como uma dessas flores: 

uma instituição comunitária que resiste no interior de um território que a ultrapassa em valor 

econômico, mas não em sentido. Assim como as flores da exposição, a Faculdade não se 

impõe pela força da posse, mas pela teimosia da existência. Ela permanece, apesar das 

ameaças, apesar das precariedades, apesar das disputas. E é exatamente essa permanência 

frágil que a aproxima da lógica kenótica que estrutura toda a série. 

Sete flores, sete chamas: a menorá mariana 

Levar a sério a noção de estrutura social supõe que cada classe social, pelo 
fato de ocupar uma posição numa estrutura social historicamente definida e 
por ser afetada pelas relações que a unem às outras partes constitutivas da 
estrutura, possui propriedades de posição relativamente independentes de 
propriedades intrínsecas como por exemplo um certo tipo de prática 
profissional ou de condições materiais de existência.4 

As sete pinturas que compõem a série podem ser lidas, em uma primeira aproximação, 

como organizadas segundo uma lógica que remete à menorá, o candelabro de sete braços 

da tradição judaica, símbolo ancestral da luz, da fecundidade e da presença divina. Ao ser 

reinterpretada em uma chave mariana, essa referência simbólica parece deslocar-se de 

 
3  BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. p. 5. 
4  BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo: Perspectiva, 2007. p. 3. 



 

342 
 

registros historicamente associados ao poder, à identidade e à monumentalidade, para uma 

gramática marcada pela fragilidade, pela atenção e pela gratuidade. 

Esse deslocamento não se dá por meio de ícones clássicos da iconografia religiosa, 

mas através da representação de flores espontâneas, plantas que crescem à revelia do 

planejamento urbano e que, muitas vezes, são socialmente classificadas como “mato”. Trata-

se de vidas vegetais sem prestígio, ordinárias, situadas à margem dos regimes culturais de 

valorização. Essa escolha estética, longe de ser neutra, pode ser interpretada como uma 

interpelação à lógica da distinção analisada por Pierre Bourdieu, na medida em que tensiona 

os critérios que definem o que é digno de contemplação, registro e reconhecimento simbólico. 

Nesse sentido, a série parece deslocar o eixo da bênção: em vez de associá-la ao 

raro, ao sublime consagrado ou ao objeto legitimado pelo campo artístico, sugere-se que ela 

se manifeste justamente no que persiste fora dos circuitos do prestígio. Essa operação visual 

encontra ressonância no próprio cântico do Magnificat, que se constitui, teologicamente, como 

um discurso de inversão: não são os centros de poder que cantam, mas as margens; não são 

os fortes que protagonizam, mas as pessoas humildes e deslocadas. 

Propõe-se, assim, compreender a menorá mariana da exposição como uma figuração 

simbólica dessa reversão, na qual cada flor pode ser lida simultaneamente como chama e 

como precariedade, como bênção e como travessia. 

Atenção e beleza: Simone Weil como chave espiritual 

La atención absolutamente pura y sin mezcla es oración.5 

A compreensão da série pode ser aprofundada a partir da noção de atenção 

desenvolvida por Simone Weil. Para a filósofa, a experiência espiritual não se identifica com 

um gesto de apropriação do real, mas com um consentimento radical à sua alteridade. A 

atenção, nesse contexto, não é esforço de controle, mas exercício de esvaziamento: ela 

suspende a vontade de dominar para permitir que o mundo seja acolhido em sua densidade 

própria. 

 
5  WIEL, Simone. La gravedad y la gracia. Barcelona: Epublibre, 2016. p. 144. 



 

343 
 

As telas podem ser compreendidas, nessa chave, como convites a uma pedagogia do 

olhar. Não se oferecem à pessoa observadora como espetáculo, mas como duração. Não 

capturam pela excepcionalidade, mas pela insistência silenciosa. Exigem tempo, 

desaceleração, disponibilidade. A beleza que emerge não se impõe; ela se insinua. 

En todo aquello que nos provoca una auténtica y pura sensación de lo bello 
existe realmente presencia de Dios. Hay como una especie de encarnación 
de Dios en el mundo, cuya marca es la belleza. Lo bello es la prueba empírica 
de que la encarnación es posible. Por esa razón, todo arte de primer orden 
es por esencia religioso.6 

Simone Weil parece sugerir ainda que a beleza opera como uma “armadilha divina”, 

na medida em que desarma as defesas do sujeito e o desloca de sua centralidade. Nas flores 

do Morro, a beleza não aponta para o esplendor triunfal, mas para o mínimo, para o frágil, 

para o que poderia passar despercebido. A espiritualidade que se deixa entrever na série, sob 

essa leitura, não é afirmativa de si, mas desarmada, profundamente afinada com o movimento 

do Magnificat, no qual a grandeza se manifesta sem ostentação. 

Kenosis, cristologia e crítica do poder 

Assim, não basta nem adianta a ninguém conhecer a Deus em glória e 
majestade se não o conhece também na humildade e na ignomínia da cruz.7 

A estrutura simbólica da menorá mariana também permite uma leitura em diálogo com 

a cristologia kenótica. O Magnificat, nesse sentido, já anuncia uma dinâmica teológica de 

deslocamento do poder: os soberbos são desestabilizados, os poderosos são 

descentralizados, e as pessoas humildes são postas em evidência. Esse movimento encontra 

sua formulação mais radical no hino cristológico de Filipenses 2. 

O Filho, sendo Deus, [...] humilhou-se pela encarnação por decisão própria 
sem interferências externas. Paulo, em Fp 2. 6-8, mostra que a vontade 
pessoal de Cristo prevaleceu na decisão de encarnar-se. [...] Não se pode e 
não se deve minimizar o ‘escândalo’ ou ‘paradoxo’ da encarnação, pensando 

 
6  WIEL, 2016, p. 170. 
7  LUTERO, Martinho. Obras Selecionadas. São Leopoldo/Porto Alegre: Sinodal/Concórdia, 1987. v. 

1. p. 50. 



 

344 
 

que a Segunda Pessoa da santíssima Trindade ocupava posição subalterna 
na unidade trina.8 

Martim Lutero, ao interpretar esse texto, enfatiza que Cristo não se manifesta segundo 

a forma de senhorio, mas segundo a forma de servo; não por ascensão triunfal, mas por 

descida; não pela glória visível, mas pela cruz. Essa leitura rompe com as chamadas teologias 

da glória e propõe uma compreensão de Deus identificada com a vulnerabilidade. 

A exposição, nessa perspectiva, pode ser compreendida como uma tradução 

imagética dessa gramática kenótica, na medida em que privilegia formas não monumentais, 

gestos não heroicos, uma estética da delicadeza e da exposição ao risco. As flores, frágeis e 

transitórias, tornam-se possíveis figuras dessa lógica: existir é doar-se, florescer é expor-se, 

brilhar é também aceitar a possibilidade da perda. 

Masculinidades, fragilidade e imaginação teológica 

A divisão entre os sexos parece estar ‘na ordem das coisas’, como se diz por 
vezes para falar do que é normal, natural, a ponto de ser inevitável: ela está 
presente, ao mesmo tempo, em estado objetivado nas coisas [...], em todo o 
mundo social e, em estado incorporado, nos corpos e nos habitus dos 
agentes, funcionando como sistemas de esquemas de percepção, de 
pensamento e de ação.9 

Nesse horizonte, a possível crítica às masculinidades hegemônicas que atravessa a 

exposição não se formula de maneira programática nem discursiva, mas por meio de 

deslocamentos simbólicos. Em vez de operar por slogans ou denúncias diretas, a série parece 

tensionar o imaginário por meio de imagens que desorganizam associações historicamente 

naturalizadas entre masculinidade, força, verticalidade e dominação. 

Onde se esperaria rigidez, há flexão; onde se esperaria dureza, há vulnerabilidade; 

onde se esperaria monumento, há crescimento miúdo. A partir de Bourdieu, pode-se 

compreender que a dominação masculina não se sustenta apenas em estruturas externas, 

mas na incorporação corporal de esquemas de poder, inscritos nos gestos, posturas, afetos 

e modos de ocupar o espaço. A exposição, ao sugerir uma estética da delicadeza e da 

 
8  LUTERO, Martim. Catecismo Maior. São Leopoldo/Porto Alegre: Sinodal/Concórdia, 1980. p. 121. 
9  BOURDIEU, 2012, p. 17. 



 

345 
 

oscilação, pode ser lida como uma proposição imaginativa de outras possibilidades de existir 

corporalmente. 

Nesse sentido, a kenosis deixa de ser apenas uma categoria cristológica e pode ser 

pensada também como princípio de reinvenção simbólica das masculinidades, entendidas 

aqui no plural, abertas à fragilidade, à oferta e à interdependência. 

Existir como resistir: fé, corpo e território 

No contexto do Morro, cada flor pode ser lida também como figura de corpo: corpo que 

trabalha, corpo que sofre, corpo que dança, corpo que espera. As imagens não se 

desprendem do território em que foram expostas. Elas carregam marcas da vida concreta: 

precariedades, deslocamentos, desigualdades, afetos. O Magnificat, pintado com as cores do 

mato, da terra e da seiva, não promete a suspensão da dor, mas a possibilidade de atravessá-

la com sentido. 

A espiritualidade que se deixa entrever na série busca ser, assim, encarnada. A fé não 

paira sobre o território: ela se enraíza nele. A bênção não é fuga da realidade, mas modo de 

habitá-la. Existir, nesse horizonte, pode ser compreendido como um ato de resistência 

delicada. E resistir, aqui, já se deixa entrever como uma forma possível de bênção. 

CONSTELAÇÃO DE TRÊS FLORES: FRAGMENTO, COR E POLÍTICA DO 

VISÍVEL 

Ainda que a instalação-exposição Magnificat: sete bênçãos no Morro seja composta 

por sete pinturas, este artigo se detém analiticamente em apenas três: uma bromélia, um lírio 

do campo e um conjunto de cravos-do-ar. Tal escolha não se justifica por economia expositiva, 

mas por opção metodológica, inspirada na concepção benjaminiana do fragmento como 

mônada. Em Walter Benjamin, o fragmento não é mero recorte empobrecido do todo, mas 

núcleo condensado de forças históricas, simbólicas e afetivas que atravessam a totalidade. 

Cada imagem, nesse sentido, pode conter, em tensão, a estrutura do conjunto. 

Trata-se, portanto, de uma leitura constelar, não totalizante, que preserva a 

singularidade de cada flor, em fidelidade, inclusive, à intuição teológica que atravessa a 

própria série: as flores não são “tipos”, mas existências particulares, irredutíveis entre si. A 

aproximar essa leitura da materialidade visual das obras, dialoga-se ainda com Griselda 



 

346 
 

Pollock, cuja crítica à neutralidade do olhar permite compreender que toda imagem é 

produzida e recebida dentro de regimes históricos, corporais e de gênero; e com Wassily 

Kandinsky, para quem a cor não é adorno da forma, mas força espiritual autônoma, capaz de 

produzir deslocamentos interiores. Assim, a análise que se segue não pretende fechar 

sentidos, mas ensaiar aproximações sensíveis entre botânica, cor, território, gênero e 

teologia. 

Constelações do visível: leitura semiótica, afetiva e política de três flores do Morro 

A primeira etapa desse caminho consiste em aplicar à história o princípio da 

montagem: erguer grandes construções a partir de elementos minúsculos, recortados com 

clareza e precisão, e descobrir, na análise do pequeno momento individual, o cristal do 

acontecimento total10. É nesse gesto de atenção ao fragmento que se inscreve o método aqui 

adotado. A leitura das obras não se organiza segundo uma lógica evolutiva ou tipológica, mas 

se orienta por uma aproximação constelar, inspirada no pensamento de Walter Benjamin. 

Cada pintura é tomada como fragmento irredutível, cujo sentido não se produz nem pelo 

isolamento absoluto, nem pela dissolução no conjunto, mas pela tensão silenciosa que se 

estabelece entre imagens, gestos pictóricos, territórios e afetos. A constelação, nesse 

horizonte, não visa oferecer um fechamento interpretativo, mas instaurar um campo de forças 

no qual o passado e o presente se iluminam mutuamente: “[...] a imagem é aquilo em que o 

ocorrido encontra o agora num lampejo, formando uma constelação. Em outras palavras: a 

imagem é a dialética na imobilidade.”11 

Essa concepção da imagem como ocorrência crítica, atravessada por tempos 

heterogêneos, encontra ressonância no pensamento de Georges Didi-Huberman, para quem 

a imagem jamais se oferece como dado transparente ou plenamente decifrável. Há nela 

sempre um resto, uma zona de indeterminação que escapa ao controle do olhar e que 

desestabiliza qualquer pretensão de evidência imediata. Ver, nesse sentido, não é um ato de 

apreensão soberana, mas uma experiência de exposição e afetação. Como escreve o autor, 

aquilo que nos atinge de modo direto carrega frequentemente a marca da perturbação, como 

 
10  BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte/São Paulo: UFMG/Imprensa Oficial do Estado de 

São Paulo, 2009. p. 503. 
11  BENJAMIN, 2009, p. 504. 



 

347 
 

uma evidência obscura; enquanto o que nos parece claro e distinto revela-se, não raro, como 

o resultado de uma longa mediação simbólica, histórica e discursiva. A imagem, assim, não 

confirma o já sabido: ela interrompe, desloca e inquieta. 

Com frequência, quando pousamos nosso olhar sobre uma imagem da arte, 
vem-nos a irrecusável sensação do paradoxo. O que nos atinge 
imediatamente e sem desvio traz a marca da perturbação, como uma 
evidência que fosse obscura. Enquanto o que nos parece claro e distinto não 
é, rapidamente o percebemos, senão o resultado de um longo desvio — uma 
mediação, um uso das palavras.12 

É precisamente nesse ponto que a contribuição de Griselda Pollock tensiona ainda 

mais o campo da visualidade. Sua crítica feminista da história da arte adverte que não há 

olhar neutro, nem percepção inocente. Toda visualidade é atravessada por regimes históricos 

de poder, por códigos culturais, por hierarquias de gênero e por dispositivos de legitimação 

simbólica. Aquilo que se apresenta como natural, a paisagem, a flora, o corpo, a delicadeza, 

é sempre já atravessado por operações de enquadramento, exclusão e normatização. Como 

afirma Pollock: “A história da arte deve ser compreendida como uma série de práticas 

representacionais que produzem ativamente definições de diferença sexual e contribuem para 

a configuração presente das políticas sexuais e das relações de poder.”13 

Benjamin, Didi-Huberman e Pollock, assim articulados, permitem compreender a 

imagem simultaneamente como acontecimento temporal, experiência afetiva e campo político 

de disputa do olhar. A constelação não é apenas uma técnica de leitura formal, mas um gesto 

crítico que torna visível aquilo que os regimes dominantes de percepção tendem a naturalizar 

ou invisibilizar. Ler imagens constelarmente é, portanto, recusar tanto a linearidade histórica 

quanto a neutralidade estética, assumindo a imagem como lugar de fricção entre memória, 

corpo, território e poder. 

É nesse entrecruzamento metodológico, entre montagem, afetação e crítica do olhar, 

que se propõe a leitura das três flores do Morro. 

 
12  DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante da imagem: questão colocada aos fins de uma história da 

arte. São Paulo: Editora 34, 2013. p. 9. 
13  POLLOCK, Griselda. Vision and Difference: Feminism, femininity and histories of art. New York: 

Routledge Classics, 1988. p. 15. “Art history itself is to be understood as a series of 
representational practices which actively produce definitions of sexual difference and contribute to 
the present configuration of sexual politics and power relations.” (Tradução nossa). 



 

348 
 

 

Bromélia: entre o corte e a aparição 

 

Figura 1. Bromélia (Série Magnificat), William Rezende 
Quintal, 2025. acrílica sobre tela, 36 x 36cm 

 

A primeira pintura, dedicada à bromélia, 

organiza-se visualmente a partir de um campo 

vegetal fragmentado, atravessado por verdes de 

intensidades variadas, brancos incisivos e gestos 

pictóricos que não procuram a suavidade da 

transição. Ao centro, sem que esse centro seja 

plenamente estável, emerge a flor vermelha, 

pontuada por pequenos focos amarelos, como se a cor e a forma surgissem em estado de 

interrupção. A bromélia não se oferece como figura pacificada: ela aparece como um 

acontecimento que irrompe num espaço tensionado, quase conflitivo. 

Se, em Kandinsky, a cor é compreendida como força espiritual autônoma, dotada de 

capacidade própria de afetar o interior humano, aqui o vermelho não opera como ornamento, 

mas como choque. Ele não se dissolve no verde circundante; fere-o. O campo vegetal deixa 

de ser mero fundo naturalizante para tornar-se campo de forças, onde a aparição da flor é 

também um gesto de ruptura. A cor, nesse sentido, não descreve: ela atua. 

[...] não é possível contentar-se com a associação para explicar a ação da cor 
sobre a alma. A cor, não obstante, é um meio de exercer sobre ela uma 
influência direta. A cor é a tecla, O olho o martelo. A alma é o piano de 
inúmeras cordas. Quanto ao artista, é a mão que, com a ajuda desta ou 
daquela tecla, obtém da alma a vibração certa.14 

Ao trazer essa formulação, Kandinsky desloca radicalmente a relação entre forma e 

cor: não se trata de correspondências simbólicas fixas, mas de impactos afetivos diretos, 

 
14  KANDINSKY, Wassily. Do espiritual na arte. Lisboa: Dom Quixote, 2010. p. 68. 



 

349 
 

quase fisiológicos, que antecedem qualquer interpretação intelectual. A bromélia, nessa 

chave, torna-se menos uma representação botânica e mais um golpe cromático: a flor age 

sobre quem vê, provoca uma vibração interior que não é dedutível da sua forma. Essa 

vibração, essa “nota” espiritual que a cor faz ressoar, ajuda a compreender por que a imagem 

não parece repousar, mas pulsar. 

Essa irrupção cromática pode ser aproximada metodologicamente da compreensão 

benjaminiana do lampejo: aquilo que surge não como continuidade, mas como interrupção no 

fluxo homogêneo do visível e do tempo. A bromélia não se impõe por grandeza, mas por 

contraste; sua presença é quase frágil, não porque seja pequena, mas porque depende de 

um campo que não a acolhe plenamente. Como fragmento-mônada, essa imagem condensa, 

em tensão, a lógica inteira da série: aparecer sempre em meio a forças que também ameaçam 

dissolver aquilo que aparece. 

[...] a imagem é aquilo em que o ocorrido encontra o agora num lampejo, 
formando uma constelação. Em outras palavras: a imagem é a dialética na 
imobilidade. Pois, enquanto a relação do presente com o passado é 
puramente temporal e contínua, a relação do ocorrido com o agora é dialética 
– não é uma progressão, e sim uma imagem, que salta. – Somente as 
imagens dialéticas são imagens autênticas [...], e o lugar onde as 
encontramos é a linguagem.15 

Benjamin aqui oferece mais do que metáfora: ele propõe uma teoria da aparição, na 

qual o sentido não se acumula, mas se precipita. A bromélia, esse vermelho que salta contra 

o verde, pode ser lida como um desses momentos em que o “agora” encontra algo mais 

antigo, mais profundo, mais subterrâneo. A pintura não registra um instante: ela encena a 

própria irrupção do instante, o choque entre acontecer e desaparecer. 

Didi-Huberman permite aprofundar essa leitura ao compreender a imagem como lugar 

de ferida, de falha, de sintoma. A bromélia não se mostra como corpo íntegro e soberano, 

mas como corpo atravessado por rasgos, cortes, descontinuidades do próprio gesto pictórico. 

O que se vê não é apenas uma flor, mas um modo de aparecer sob tensão. 

[...] a palavra virtual designa aqui a dupla qualidade paradoxal [...] situa-se no 
cruzamento de uma proliferação de sentidos possíveis do qual extrai sua 
necessidade, que ele condensa, desloca e transfigura. Talvez seja preciso 

 
15  BENJAMIN, 2009, p. 504. 



 

350 
 

chamá-lo um sintoma, entroncamento repentinamente manifesto de uma 
arborescência de associações ou de conflitos de sentidos.16 

Ao descrever a imagem como sintoma, Didi-Huberman desloca o foco do que a pintura 

“representa” para o que ela faz emergir: zonas de conflito indeterminado, associações que 

não se fecham, sentidos que proliferam e se chocam. A bromélia, lida assim, não aparece 

apenas como flor, mas como nó de tensões, entre gesto e forma, entre cor e fundo, entre 

surgimento e risco de apagamento. 

Essa compreensão permite que a análise ultrapasse a armadilha do simbolismo fixo. 

A flor não “significa” precariedade ou resistência; ela encarna um tipo de aparição que pode 

ser colocado em relação, jamais em equivalência, com formas de vida que também emergem 

sob pressão. A imagem não descreve o Morro; ela ressoa com ele. Como o território, ela 

aparece atravessada por forças que a excedem: disputas, instabilidades, sobrevivências. 

Nesse sentido, a bromélia não ilumina apenas um objeto pictórico, mas abre um campo 

de relações entre o visual, o afetivo e o teológico. Ela concentra, como fragmento, o 

movimento mais amplo da série: o esforço de aparecer sem estabilidade assegurada, de viver 

sem garantias de permanência, de brilhar num ambiente que ao mesmo tempo sustenta e 

fere. 

Lírio do campo: multiplicidade, excesso e política do visível 

 

Figura 2 – Lírio do campo (Série Magnificat), William 
Rezende Quintal, 2025. Acrílica sobre tela, 36 x 36cm. 

 

A segunda pintura desloca radicalmente o 

regime de aparição observado na bromélia. Aqui, o 

lírio do campo não emerge como singularidade 

isolada, mas como proliferação. Múltiplas flores 

vermelhas se distribuem num campo visual saturado 

de verdes densos, formas arredondadas, 

 
16  DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 26. 



 

351 
 

sobreposições quase caóticas. A primeira sensação não é de destaque, mas de excesso: há 

flores demais para um único olhar que deseje dominar o conjunto. 

Essa composição tensiona diretamente os regimes clássicos de hierarquização do 

visível, não apenas no plano formal, mas no próprio campo político da visibilidade. Não há 

uma flor central clara, não há eixo soberano de organização, nem centro estável de nobreza 

óptica. A lógica da distinção, no sentido bourdieusiano, não desaparece, mas tem aqui seus 

dispositivos habituais de ordenação simbólica postos em crise pela própria economia da 

imagem. 

À luz de Griselda Pollock, esse deslocamento não pode ser lido como simples variação 

estética, mas como fratura nos regimes de representação que historicamente organizaram a 

produção, a circulação e a legitimação das imagens a partir de um olhar masculino, branco e 

institucionalizado. Como afirma a autora, o termo “regime de representação” designa 

justamente a formação dos códigos visuais e sua circulação institucional como um 

deslocamento decisivo frente à história da arte organizada por estilos e movimentos, fazendo 

emergir, no lugar das diferenças superficiais, as semelhanças estruturais que sustentam os 

sistemas de visibilidade. 

O termo ‘regime de representação’ é cunhado para descrever a formação de 
códigos visuais e sua circulação institucional como um movimento decisivo 
contra os padrões da história da arte baseados na periodização por estilo e 
por movimento […] Em lugar das diferenças estilísticas superficiais, são 
colocadas em primeiro plano as similaridades estruturais.17 

O que está em jogo, portanto, não é apenas a forma da imagem, mas a desmontagem 

do próprio espaço crítico do visível, que durante séculos separou, hierarquizou e naturalizou 

as posições entre quem vê, quem representa e quem é representado, entre a imagem 

produzida por homens e aquela criada por mulheres. 

Entretanto, essa multiplicidade não se resolve em harmonia reconciliadora. O excesso 

produz também zonas de apagamento: uma flor cobre a outra, as formas disputam o campo 

da visibilidade, e o olhar perde a possibilidade de síntese totalizante. Aqui, já sob a chave de 

 
17  POLLOCK, 1988, p. 19. “The term 'regime of representation' is coined to describe the formation of 

visual codes and their institutional circulation as a decisive move against art history's patterns of 
periodization by style and movement […] In place of superficial stylistic differences structural 
similarities are foregrounded.” (Tradução nossa). 



 

352 
 

leitura de Didi-Huberman, ver torna-se um exercício de limite e de exposição ao que não se 

deixa plenamente capturar. A imagem já não se oferece como domínio, mas como campo de 

fricção, no qual a visibilidade se constitui sob a forma da instabilidade, da fadiga e da 

persistência do que sobrevive no próprio risco de desaparecer. 

Sob a perspectiva de Kandinsky, essa saturação cromática não atua apenas como 

intensificação sensorial, mas como reorganização das forças no interior do campo pictórico. 

O vermelho, multiplicado, já não é simples choque pontual, mas regime de insistência. Ele 

não irrompe como acontecimento isolado: ele ocupa, estrutura, sustenta. A cor deixa de ser 

exceção para tornar-se campo de tensão contínua. O que antes poderia ser lido como evento 

agora se converte em atmosfera estruturante da própria experiência do visível. 

Benjamin permite compreender esse movimento não como repetição, mas como 

configuração constelar interna da própria imagem. Não se trata de uma flor que remete às 

outras por semelhança ou acumulação, mas de um campo em que cada flor só existe 

enquanto relação, e não como unidade soberana. Nenhuma é o todo, mas o todo só se deixa 

entrever na disposição provisória e instável entre elas. A pintura, assim, não organiza um 

conjunto fechado, mas uma rede constelar de presenças, em que o sentido não se fixa, 

apenas se esboça na tensão entre as partes. 

Cravos-do-ar: suspensão, queda e sobrevivência 

 

Figura 3 – Cravos-do-ar (Série Magnificat), William Rezende 
Quintal, 2025. acrílica sobre tela, 47 x 74cm. 

 

Na terceira obra, os cravos-do-ar surgem em radical 

deslocamento em relação às duas primeiras imagens. O 

campo pictórico é mais rarefeito, atravessado por cinzas, 

verdes diluídos e escorrimentos verticais. Não há aqui nem a 

irrupção cortante da bromélia nem a proliferação saturada do 

lírio. O que se impõe é a suspensão. 



 

353 
 

Os cravos não brotam do solo visível. Eles pendem. Sustentam-se por um vínculo 

quase invisível com um tronco apenas esboçado. Seu modo de existir na pintura é o da 

permanência precária: nem plenamente enraizados, nem inteiramente desprendidos. A 

gravidade não se resolve. A queda não se consuma. O tempo parece contido num estado de 

espera. 

Essa condição pode ser aproximada da noção benjaminiana de tempo interrompido: 

um tempo que não avança em progresso contínuo, mas que se mantém suspenso no instante 

de perigo. A imagem não anuncia um desfecho; ela mantém aberta a tensão entre manter-se 

e desaparecer. 

Didi-Huberman permite compreender esse estado como figura da sobrevivência: 

aquilo que persiste não apesar da ameaça, mas dentro dela. As flores não triunfam sobre a 

gravidade; elas coexistem com ela. Sua presença não se impõe como vitória, mas como 

vestígio. Nesse sentido, a sobrevivência não é continuidade plena, mas resto, fissura, 

interrupção do desaparecimento total. Como escreve o autor: “Ela só vai se impor aqui pela 

força da omissão (Auslassung) ou da supressão de que é, estritamente falando, o vestígio: ou 

seja, a única sobrevivência é, ao mesmo tempo, soberana e rastro de apagamento.”18 

A imagem, assim, não oferece a promessa de estabilidade, mas a insistência frágil de 

algo que permanece na exata medida em que poderia ter sido perdido.  

Pollock, por sua vez, não incide diretamente sobre a ontologia da imagem, mas sobre 

o campo histórico e institucional que determina como as imagens se tornam visíveis, legítimas 

e pensáveis. Sua contribuição desloca a leitura da delicadeza para o plano dos regimes 

críticos do visível: não se trata apenas do que a imagem mostra, mas das condições culturais 

e políticas que autorizam certos modos de ver, hierarquizar e interpretar. Nesse horizonte, a 

leveza dos cravos não se associa a uma fragilidade passiva, mas a uma fratura nos esquemas 

de inteligibilidade herdados da tradição patriarcal da história da arte, aquela que privilegiou a 

verticalidade heroica, o gesto ascensional, a força monumental e o domínio do espaço como 

sintaxes naturais do valor. 

Há, assim, uma política da suspensão que não se esgota no plano formal da obra, mas 

que incide criticamente sobre os próprios dispositivos que, historicamente, definiram o que 

 
18  DIDI-HUBERMAN, 2013, p. 193. 



 

354 
 

conta como grandeza, potência e centralidade no campo artístico. Permanecer sem dominar, 

sustentar-se sem conquistar, existir sem se impor, tudo isso não é apenas um efeito poético 

da imagem, mas um deslocamento do próprio regime de legitimação do visível. A flor 

suspensa não apenas desafia a gravidade física: ela tensiona, simbolicamente, o regime 

epistemológico que separou força e delicadeza, ascensão e valor, soberania e 

reconhecimento. 

Entre fragmento e totalidade: uma constelação ainda aberta 

A aproximação entre bromélia, lírio do campo e cravos-do-ar não produz uma narrativa 

linear, nem uma tipologia simbólica fechada. O que se constrói é uma constelação instável, 

onde cada imagem preserva sua singularidade ao mesmo tempo em que se deixa afetar pelas 

outras. 

Na bromélia, a ênfase recai sobre a irrupção; no lírio, sobre o excesso; nos cravos, 

sobre a suspensão. Nenhuma dessas formas de aparecer anula as demais. Ao contrário, elas 

se iluminam por contraste. A constelação não cria unidade; cria relação. 

Assim, confirma-se metodologicamente a decisão de trabalhar com três imagens como 

fragmentos-mônadas: não como amostras reduzidas da totalidade, mas como núcleos densos 

em que o todo se concentra, se dobra e se torna pensável sem jamais se esgotar. O 

fragmento, aqui, não empobrece; ele intensifica. 

Nesse sentido, a leitura proposta permanece deliberadamente inacabada. Não 

pretende concluir as obras, tampouco fixar seu sentido. Antes, assume-se como gesto de 

atenção, no sentido weiliano, que se coloca diante das imagens não para dominá-las, mas 

para permanecer nelas o tempo necessário para que algo, talvez, se deixe entrever. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O percurso realizado ao longo deste artigo permite compreender a exposição 

Magnificat: sete bênçãos no Morro não como um conjunto de obras isoladas, mas como uma 

experiência situada na espessura do território, do corpo e da história. As flores, longe de 

funcionarem como simples motivos decorativos, revelam-se dispositivos sensíveis de 

deslocamento: elas reordenam o olhar, tensionam hierarquias naturalizadas, interrogam as 

formas consagradas de poder e convocam outra gramática para a bênção. O Morro, a 



 

355 
 

princípio signo de elevação social, converte-se em lugar de fricção simbólica, onde a 

espiritualidade não se separa da desigualdade, e a beleza não se emancipa da 

vulnerabilidade. 

Ao articular kenosis, atenção, território e crítica das masculinidades, a série faz emergir 

uma teopoética que não proclama a força, mas a expõe em sua falência; que não glorifica a 

ascensão, mas insiste na permanência precária; que não celebra a centralidade, mas escuta 

o que cresce à margem. O Magnificat, nesse horizonte, deixa de ser apenas canto litúrgico 

para tornar-se princípio de reorganização do sensível: ele desloca a bênção do êxito para a 

persistência, da imponência para a delicadeza, da soberania para a interdependência. 

A leitura constelar das três flores confirma que não há uma narrativa linear a ser 

extraída das imagens, mas um campo instável de relações, no qual irrupção, excesso e 

suspensão coexistem sem se resolver mutuamente. Essa instabilidade não é falha do sentido, 

mas sua própria condição. A imagem, aqui, não entrega um enigma a ser decifrado, mas 

sustenta uma tensão a ser habitada. Ver torna-se, portanto, um exercício ético antes de ser 

um gesto de domínio. 

Por fim, ao inscrever as masculinidades no interior dessa gramática da fragilidade, a 

exposição sugere que também os corpos masculinos podem ser reimaginados fora das 

lógicas da rigidez, da verticalidade e da performance da força. A kenosis deixa de ser apenas 

categoria cristológica para tornar-se potência crítica de reinvenção simbólica da existência. 

Existir, nesse campo, já não é ocupar o alto, mas sustentar-se no entre: entre território e 

promessa, entre corpo e vulnerabilidade, entre queda e permanência. Nesse intervalo 

delicado, a bênção não se impõe como triunfo, mas se insinua como resistência. 

REFERÊNCIAS 

BENJAMIN, Walter. Passagens. Belo Horizonte/São Paulo: UFMG/Imprensa Oficial do 
Estado de São Paulo, 2009. 
 
BÍBLIA. N. T. Lucas. In: BÍBLIA SAGRADA. Nova Almeida Atualizada. Barueri, SP: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2012. 
 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 
 
BOURDIEU, Pierre. A economia das trocas simbólicas. São Paulo Perspectiva, 2007. 
 



 

356 
 

 
DIDI-HUBERMAN, Georges. Diante da imagem: questão colocada aos fins de uma história 
da arte. São Paulo: Editora 34, 2013. 
 
JAKUBOWICZ, Karina. An analysis of Griseldas Pollock’s Vision and difference. New York: 
Routledge, 2017. 
 
KANDINSKY, Wassily. Do espiritual na arte. Lisboa: Dom Quixote, 2010. 
 
POLLOCK, Griselda. Vision and Difference: Feminism, femininity and histories of art. New 
York: Routledge Classics, 1988. 
 
WIEL, Simone. La gravedad y la gracia. Barcelona: Epublibre, 2016. 


