
 

 

 

MULHERISMO AFRICANA, CICLICIDADE E SAGRADO FEMININO 

ANCESTRAL: UM RELATO DE EXPERIÊNCIA NO IX CONGRESSO LATINO-

AMERICANO DE GÊNERO E RELIGIÃO DA FACULDADES EST 

AFRICAN WOMANISM, CYCLICALITY, AND ANCESTRAL SACRED FEMININE: AN 

EXPERIENCE REPORT FROM THE IX LATIN AMERICAN CONGRESS ON GENDER AND 

RELIGION AT FACULDADES EST  

 

Tânia Marlise Sansone Rodrigues1 

 

Resumo: Este relato de experiência descreve a minha participação no IX Congresso Latino-
Americano de Gênero e Religião da Faculdades EST, com foco no GT 3 – Mulherismo 
Africana e Matrigestão: abordagens iniciais, reflexões e desafios, espaço em que a ciclicidade 
do Mulherismo Africana se fez presente. A vivência evidenciou o Sagrado Feminino Ancestral 
como prática comunitária, política e espiritual, contrapondo-se às formas de apropriação do 
Sagrado pelo sistema capitalista na chamada Nova Era. O estudo integrou experiências 
vividas por mulheres negras de diferentes países, revelando como a ancestralidade, a 
memória coletiva e a resistência constituem fundamentos para a espiritualidade e a 
construção de saberes emancipatórios. 

Palavras-chave: Mulherismo Africana. Sagrado Feminino Ancestral. Ciclicidade. Relato de 
Experiência. Espiritualidade Negra. 

 

Abstract: This experience report describes my participation in the IX Latin American Congress 
on Gender and Religion at Faculdades EST, with a focus on Working Group 3 – African 
Womanism and Matri-gestion: initial approaches, reflections, and challenges, a space in which 
the cyclicity of African Womanism was notably present. The experience highlighted Ancestral 
Sacred Femininity as a community-based, political, and spiritual practice, countering the ways 
in which the Sacred has been appropriated by the capitalist system within the so-called New 
Age movement. The study integrated experiences lived by Black women from different 
countries, revealing how ancestry, collective memory, and resistance constitute essential 
foundations for spirituality and for the construction of emancipatory knowledge. 

 
1  Tânia Marlise Sansone Rodrigues é Teóloga Ecofeminista e Pesquisadora Mulherista Africana, 

com foco na intersecção entre espiritualidade, ancestralidade e questões de gênero. Sacerdotisa 
do Sagrado Feminino Ancestral, atua como Mentora de mulheres, aplicando conceitos teológicos e 
filosóficos no empoderamento feminino. Complementa seu trabalho conduzindo performances de 
dança espiritual, como a cigana e oriental. E-mail: taniamarlisesansone@gmail.com 



 

314 
 

 

Keywords: African Womanism. Ancestral Sacred Femininity. Cyclicity. Experience Report. 
Black Spirituality.  

 

INTRODUÇÃO 

Este artigo apresenta um relato de experiência sobre a minha participação no IX 

Congresso Latino-Americano de Gênero e Religião da Faculdades EST, com foco na vivência 

do Sagrado Feminino Ancestral a partir da perspectiva do Mulherismo Africana. A 

problemática central aborda a apropriação do Sagrado Feminino pelo sistema capitalista, que 

o transforma em mercadoria e esvazia sua potência transformadora. A relevância desta 

pesquisa reside na necessidade de valorizar a espiritualidade e as experiências das mulheres 

negras como fundantes para a compreensão do mundo e do Sagrado, em contraposição às 

visões eurocêntricas e universalizantes. Para tanto, utilizarei referenciais teóricos como 

Clenora Hudson-Weems, bell hooks e Patricia Hill Collins, que nos auxiliam a compreender a 

importância da ancestralidade, da memória coletiva e da resistência na construção de saberes 

emancipatórios. A análise adotada é a feminista negra, que me permite analisar as relações 

de poder e as desigualdades raciais e de gênero que permeiam a experiência das mulheres 

negras. O método utilizado é o relato de experiência, que me permite compartilhar a vivência 

no congresso e as reflexões que surgiram a partir dela. 

A CICLICIDADE DO MULHERISMO AFRICANA 

O Mulherismo Africana, ao propor um sistema de ciclicidade, oferece uma forma de 

vivenciar o Sagrado Feminino em sua dimensão ancestral, enraizada nas cosmologias 

africanas e afrodiaspóricas. Essa perspectiva compreende o tempo não em moldes lineares, 

como no pensamento ocidental moderno, mas como um movimento circular de retorno, 

renovação e reconexão com as forças vitais que sustentam a vida. A ciclicidade mulherista 

revela que o Sagrado se manifesta em ciclos de criação, morte e renascimento, que não se 

anulam, mas se complementam mutuamente. De acordo com Clenora Hudson-Weems, o 

Mulherismo Africana é “um paradigma de vida que valoriza a cultura, as tradições e as 



 

315 
 

experiências das mulheres africanas e afrodescendentes como centrais para a construção de 

um saber e de uma prática de resistência.”2 

O SAGRADO FEMININO ANCESTRAL COMO RESISTÊNCIA 

Nessa perspectiva, o Sagrado Feminino ancestral não se limita a práticas individuais 

de autoconhecimento, mas é profundamente comunitário, político e espiritual. Maricel Mena 

López reforça essa dimensão ao afirmar que “a espiritualidade negra é resistência e memória 

coletiva; não pode ser reduzida a um produto de consumo espiritual.”3 Em contraposição, o 

chamado Sagrado Feminino da Nova Era tem sido frequentemente apropriado pelo sistema 

capitalista, que transforma práticas espirituais em mercadorias e esvazia-as de sua essência 

ancestral. Como alerta bell hooks, o capitalismo patriarcal se apropria de tudo que possa gerar 

lucro, inclusive da linguagem da libertação4, esvaziando o potencial de transformação do 

Sagrado. 

Patrícia Hill Collins complementa essa análise ao destacar que a resistência das 

mulheres negras nasce de um “saber situado” que articula experiência, corpo, ancestralidade 

e espiritualidade5. Ou seja, enquanto a espiritualidade capitalizada tende a universalizar e 

homogeneizar as experiências femininas, o Mulherismo Africana reconhece a pluralidade das 

vozes e saberes das mulheres negras como fonte legítima de teologia, filosofia e 

espiritualidade. 

 

 

 

 

 
2  HUDSON-WEEMS, Clenora. Africana Womanism: Reclaiming Ourselves. Troy, Mich.: Bedford 

Publishers, 1993. p. 2. 
3  MENA-LÓPEZ, Maricel; DE LA CALLE, Claudia Pilar; IGLESIAS, Loida Sardiñas. Bíblia e 

descolonização: leituras desde uma hermenêutica bíblica negra e feminista de libertação. 
Mandrágora, São Bernardo do Campo, v. 24, n. 2, p. 115-144, jul./dez. 2018. p. 127. Disponível 
em: https://revistas.metodista.br/index.php/mandragora/article/view/1223. Acesso em: 11 nov. 
2025.  

4  HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: Martins 
Fontes, 2013. p. 13. 

5  COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política do 
empoderamento. Trad. Jamila R. P. da Silva. São Paulo: Boitempo, 2019. p. 1-11. 



 

316 
 

 

VIVÊNCIA NO IX CONGRESSO LATINO-AMERICANO DE GÊNERO E RELIGIÃO 

A compreensão sobre o Mulherismo Africana e o Sagrado Feminino Ancestral como 

resistência se concretizou na minha vivência no IX Congresso Latino-Americano de Gênero e 

Religião da Faculdades EST, onde participei como autora e sacerdotisa. No GT 3, onde 

apresentei meu relato de experiência, a ciclicidade mulherista se fez presente de forma 

marcante: a maioria das participantes eram mulheres negras vindas de diferentes países, 

cujas vozes, histórias e espiritualidades se entrelaçaram em um espaço de escuta circular. 

Ali, o corpo foi reconhecido como território de saber e a espiritualidade se manifestou como 

força de encontro e resistência. 

A vivência no congresso evidenciou que o Sagrado, quando ancorado na 

ancestralidade, não se reduz a conceitos abstratos, mas pulsa em experiências coletivas que 

unem fé, resistência e cuidado. Essa perspectiva reivindica que o Sagrado Feminino só pode 

ser plenamente compreendido quando vivenciado na relação com a ancestralidade, a 

comunidade e a memória coletiva. Essas dimensões se manifestaram vivas em minha própria 

experiência acadêmico-religiosa no GT 3 GT 3 – Mulherismo Africana e Matrigestão: 

abordagens iniciais, reflexões e desafios, onde teoria e espiritualidade se entrelaçaram de 

modo indissociável.  

CONCLUSÃO 

Compreender o Sagrado Feminino Ancestral a partir dessa perspectiva é reconhecer 

que o tempo e o espaço não obedecem apenas à lógica linear ocidental, mas se organizam 

em ciclos de aprendizado, renovação e reconexão. Cada experiência, encontro ou prática 

espiritual carrega a força da ancestralidade e da memória coletiva, constituindo saberes que 

se entrelaçam com a história das mulheres negras e afrodescendentes. O relato de 

experiência no GT 3 demonstrou que a espiritualidade, quando ancorada no Mulherismo 

Africana, atua como instrumento de emancipação e resistência, revelando-se não apenas 

como prática individual, mas como ação comunitária que fortalece laços, valoriza saberes e 

promove a reconstrução de narrativas. 



 

317 
 

 

REFERÊNCIAS 

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a política 
do empoderamento. Trad. Jamila R. P. da Silva. São Paulo: Boitempo, 2019.  
 
HOOKS, bell. Ensinando a transgredir: a educação como prática da liberdade. São Paulo: 
Martins Fontes, 2013. 
 
HUDSON-WEEMS, Clenora. Africana Womanism: Reclaiming Ourselves. Troy, Mich.: 
Bedford Publishers, 1993.  
 
MENA-LÓPEZ, Maricel; DE LA CALLE, Claudia Pilar; IGLESIAS, Loida Sardiñas. Bíblia e 
descolonização: leituras desde uma hermenêutica bíblica negra e feminista de libertação. 
Mandrágora, São Bernardo do Campo, v. 24, n. 2, p. 115-144, jul./dez. 2018. Disponível em: 
https://revistas.metodista.br/index.php/mandragora/article/view/1223. Acesso em: 11 nov. 
2025.  


