IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO 4+ PAZ

PASTORAL PARA EL CUERPO: DESMITIFICACION Y RESIGNIFICACION
DE IMPRONTAS CORPORALES — SISTEMATIZACION DE EXPERIENCIAS

PASTORAL CARE FOR THE BODY: DEMYSTIFICATION AND RESIGNIFICATION OF
BODILY IMPRINTS — SYSTEMATIZATION OF EXPERIENCES

Nathaly Andrea Ospino Diaz'

Resumen: La pastoral para las mujeres se ha configurado histéricamente bajo espectros
aparentemente homogéneos, relacionados con la funcién de la mujer en espacios de
reproduccion, cuidado, hogar, iglesia e industria. Sobre el cuerpo femenino recae una carga
simbdlica articulada en el triangulo culpa—pecado—deseo. No obstante, la relacion con el
cuerpo como territorio propio, desde el habitarse, ser cuerpo y experimentar el placer de ser
materia, suele enfocarse en el “verse” y no en el “sentirse”, tanto dentro como fuera de los
espacios eclesiales. Desde mi experiencia como sobreviviente de violencias de género, mujer
feminista, pastora, bailarina y docente, he explorado metodologias y teorias que permitan a
las mujeres construir conversaciones sobre sus cuerpos y el movimiento, incluso en espacios
religiosos. Tedricamente me ubico en Butler (1993) y sus reflexiones sobre el cuerpo; en
Lowen (2005), acerca de la voluntad y el deseo en el cuerpo femenino; y en la revisién de
teologias del cuerpo desde Vivas (2001). Esta metodologia —que denomino Intervenciones
Basadas en el Cuerpo— inicia en la ciudad de Cartagena con un grupo de mujeres cristianas
pertenecientes a organizaciones basadas en la fe, en el marco de un programa de formacién
y emancipacion que reconoce la importancia de narrar lo que ocurre con el cuerpo. Durante
tres anos de trabajo, ampliado posteriormente a otras comunidades de fe en diversas
ciudades, surgen narrativas relacionadas con fundamentalismos religiosos que niegan la
permanencia de las huellas de la violencia, asi como con ldgicas sacrificiales del cuerpo
vulnerado y la negacién del movimiento y la danza, vinculados culturalmente al pecado.

Palabras clave: Cuerpo. Violencias. Deseo. Movimiento. Cristiandad. Sanacion.
Fundamentalismos.

' Pastora de la Iglesia Colombiana Metodista, tedloga feminista, bailarina y docente. Su trabajo
pastoral se enfoca en acompafiar mujeres sobrevivientes de violencias basadas en género a
través de metodologias corporales, expresion artistica y procesos de sanacién comunitaria. Ha
desarrollado iniciativas de intervencion corporal y formacién espiritual en comunidades de fe en
Cartagena y otras ciudades del pais. Dinamizadora regional del Didlogo Intereclesial por la Paz,
coordinadora del comité de género. E-mail: iglesiaencasa.metodista@gmail.com

“?%003 <D ac-l- @ N\ \

«F= EST wactsmine  CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiINO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

Abstract: The pastoral care for women has historically been shaped under seemingly
homogeneous frameworks, linked to the role of women in spaces of reproduction, caregiving,
home, church, and industry. The female body carries a symbolic burden articulated through
the triangle of guilt—sin—desire. Nevertheless, the relationship with the body as one’s own
territory—inhabiting oneself, being a body, and experiencing the pleasure of being matter—
tends to focus on “being seen” rather than “being felt,” both inside and outside ecclesial spaces.
From my experience as a survivor of gender-based violence, a feminist woman, pastor, dancer,
and teacher, | have explored methodologies and theories that enable women to build
conversations about their bodies and movement, even within religious settings. Theoretically,
| draw on Butler (1993) and her reflections on the body; on Lowen (2005), regarding will and
desire in the female body; and on Vivas (2001), in her review of theologies of the body. This
methodology— which | call Body-Based Interventions—began in the city of Cartagena with a
group of Christian women belonging to faith-based organizations, within a training and
empowerment program that recognizes the importance of narrating what happens to the body.
Over three years of work, later expanded to other faith communities in various cities, narratives
emerged related to religious fundamentalisms that deny the persistence of the traces of
violence, as well as sacrificial logics of the violated body and the denial of movement and
dance, culturally associated with sin.

Keywords: Body. Violence. Desire. Movement. Christianity. Healing. Fundamentalisms.

INTRODUCCION

Las intervenciones basadas en el cuerpo se configuran como una metodologia de
trabajo a partir del reconocimiento del “ser cuerpo”. Histéricamente, desde Descartes o Platon,
se ha interpretado la composicién del ser humano bajo la separacién entre res cogitans y res
extensa. Esta perspectiva ha consolidado distancias frente a nuestro propio cuerpo: reducido
a pertenencia, a materia modificable, a territorio susceptible de dominacion o instrumento de
reproduccion.

El cuerpo como identidad social —especialmente el cuerpo de las mujeres— se ha
sometido a interpretaciones teolégicas que promueven la sumisién, performada a través de
posturas corporales: el encorvamiento que reproduce la culpa, la mirada baja, la voz
silenciada, el cabello cubierto, las lagrimas que caen sin sonido. Estas coreografias corporales
de subordinacién revelan una teologia encarnada que se resiste a nombrarse como tal.

Este fendmeno se evidencia desde los primeros encuentros del programa “Mujeres
Poderosas” de la Fundaciéon Huellas con Esperanza, en alianza con la Iglesia Colombiana

Metodista, donde mi intervencion opera como bienvenida a un proceso de emancipacion

304

?2;%392:’ <D ac-I- @ N\ \

1= EST awaseme  CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

econdmica, creacion de redes, escucha y agencia comunitaria. Alli, el trabajo con el cuerpo
permite desanudar narrativas heteropatriarcales de belleza, desactivar el miedo corporal
producto de violencias normalizadas y, en muchos casos, invisibilizadas por décadas de
cultura que las legitima.

Este proceso no surge inicialmente como un ejercicio académico ni como investigacién
formal. Sin embargo, afo tras afo, la experiencia me convoca a sistematizar lo vivido como
aporte académico y pastoral. Es desde este lugar —situado, feminista, encarnado— que
escribo en primera persona. Porque hablar del cuerpo es hablar de nosotras; porque negar el
cuerpo ha sido parte del problema; y porque resignificarlo puede ser parte del camino de

sanacién y emancipacion.

CONTEXTUALIZACION

La ciudad de Cartagena, en Colombia, se caracteriza por sus contrastes. Conocida
mundialmente como destino turistico, sus playas, gastronomia y tradiciones constituyen una
imagen idealizada que rara vez coincide con la experiencia cotidiana de sus habitantes.
Muchas mujeres que viven en Cartagena no acceden a estos espacios de ocio debido a
condiciones econdmicas, identitarias o sociales; mas bien trabajan en ellos, vistiendo trajes
“tipicos” y danzando para bodas de élites econdmicas que celebran sus rituales frente a la
muralla colonial.

El barrio El Pozén representa un territorio de resistencia en las periferias urbanas.
Ubicado en el suroccidente de la ciudad, sus habitantes han vivido recurrentes inundaciones
durante temporadas de lluvia y dependen principalmente de economias informales, la siembra
o el rebusque cotidiano.

En este contexto, las mujeres son mayoritariamente cuidadoras, madres autbnomas y
proveedoras de sus hogares. Muchas han enfrentado Violencias Basadas en Género (VBG).
Segun cifras de la Alcaldia de Cartagena, en el ano 2024 se registraron 1.347 casos de VBG,
de los cuales 699 correspondieron a violencia fisica y 503 a violencia sexual. Si bien la
respuesta institucional se articula a través de mecanismos de garantia de derechos, resulta
pertinente preguntarnos: jqué se esta haciendo desde las iglesias para prevenir, acompafar

y visibilizar esta problematica, considerada de salud publica?

305

?2;9‘:;(’9?;5 <D ac-I- @ N\ \

1= EST awsasmme  CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

Mi punto de partida es Cartagena y, especificamente, El Pozén. Alli se desarrolla el
proyecto “Mujeres Poderosas”, que beneficia tanto a mujeres de la Iglesia Colombiana
Metodista como a otras residentes de sectores periféricos. Este programa constituye un
escenario de apoyo y fortalecimiento comunitario.

Asimismo, durante cuatro afios he acompafiado procesos desarrollados bajo la
iniciativa “lglesias: espacios seguros para las mujeres”. Esta politica pastoral ha permitido
abrir conversaciones improbables sobre las violencias hacia las mujeres en diversas
comunidades cristianas, formando redes interdenominacionales y estrategias de capacitacion

en prevencion, acompafiamiento y sanacion.

CUERPO

Las nociones histéricas sobre el cuerpo han operado bajo una légica de separacion: la
carne y la materia han sido entendidas como sedimentos pecaminosos, asociados al placer
y, por tanto, a la caida moral. En esta interpretacion, el cuerpo se concibe como un producto
en constante transformacién bajo légicas capitalistas, y se distancia de la santidad
entendiéndolo como canal que conduce al pecado y al deseo.

En los marcos teoldgicos, el versiculo de Génesis 3:7 —“Se les abrieron los ojos a los
dos, y descubrieron que estaban desnudos”>— se ha utilizado para reforzar la inferiorizacion
de la carne, la vergienza ante la desnudez natural y la subordinacién del cuerpo frente al
espiritu.

Esta lectura ha recaido con fuerza particular sobre las mujeres, quienes habitan una
tension permanente entre la imagen idealizada que impone el capitalismo y la reserva corporal
exigida por doctrinas cristianas tradicionales. Somos culpables por nacer en Eva y culpables
para la eternidad.

Anclando el analisis a perspectivas feministas —mi lugar politico de enunciacion—
encontramos que la construcciéon del “cuerpo de mujer’” se sitla en tension entre
determinaciones bioldgicas y determinaciones sociales, politicas y culturales. Judith Butler

afirma que “la materialidad del cuerpo es histérica; es imposible conceptualizarla

2 LA BIBLIA de nuestro pueblo. Trad. Luis Alonso Schokel. Santander: Sal Terrae, [s.d.].
306

@ D o YA
éI= EST gg.:r cares RCNPq rapercs



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

independientemente de los discursos hegemaonicos sobre género y sexualidad. El lenguaje es
constitutivo y performativo: cada acto significante delimita y materializa el cuerpo.”

Esto nos lleva a preguntar:

e ;Qué cuerpos llegan a las iglesias?

e ;COomo se configura el cuerpo femenino violentado a la luz de los discursos
hegemonicos?

o  Existen predicaciones sobre el cuerpo? ;Y si existen, desde dénde se dan?

No es el cuerpo desnudo el que llega a los templos, sino un cuerpo cubierto,
encorvado, contracturado, que oculta sus improntas corporales y evita ser reconocido como
cuerpo sexuado. Pablo, en sus cartas —particularmente en 1 Corintios— presenta
recomendaciones sobre el matrimonio, la viudez, la honra, la verglenza, el celibato y la
solteria. Las hermenéuticas patriarcales han reforzado una actitud de control sobre el cuerpo
de la mujer, mientras otras lecturas sugieren que estos lineamientos reflejan valores
imperiales—romanos basados en la dicotomia honor/verglienza.

En Génesis 34:1-31 se narra la violacién de Dina por Siquén. El texto enfatiza el honor,
la venganza, el estatus y la masculinidad, pero ignora la voz de Dina y lo que sucedi6 con su
cuerpo. Solo al final se menciona: “;y a nuestra hermana la iban a tratar como prostituta?™.
El relato opera como sentencia simbdlica: la mujer pierde valor no solo personal, sino familiar,
tribal y territorial. Su cuerpo violado es absorbido por la retérica masculina.

Frente a esto me pregunto: ; Como acompafiamos en las iglesias a mujeres que han
sido victimas de abuso sexual? ;Contamos con herramientas y conocimientos para abordar
la carga simbdlica, fisica, psicoldgica y espiritual de estas huellas imborrables?

En los espacios del proyecto “Mujeres Poderosas”, el cuerpo se convierte en narrativa
viva. La historia personal se teje con la historia de otras. Nombrar la violencia en un espacio
seguro permite la exploracion corporal para reencontrarse con el propio cuerpo: en el
movimiento, la caricia, el autoarrullo, la vibracién energética del latido.

En varias intervenciones, las mujeres pintan mi cuerpo mientras narran. Cada color,

cada trazo, representa un tipo de violencia. Mi cuerpo termina lleno de marcas y pigmentos.

3 Butler, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los limites materiales y discursivos del “sexo”. Buenos
Aires: Paidds, 2008. p. 17-23.
4 LA BIBLIA de nuestro pueblo, [s.d.].
307

59;*9‘595? ‘) (5 \ \
él= EST cq,g.:!- CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

Saben que soy pastora, pero también saben que soy cuerpo. Nos encontramos no solo desde
el pulpito, sino desde la piel. A esta metodologia la llamo intervenciones basadas en el
cuerpo.

Como dice Butler:

Los cuerpos se congregan precisamente para demostrar que son cuerpos, y
para que quede politicamente claro qué significa persistir como cuerpo en
este mundo; qué requiere la sobrevivencia corporal y qué condiciones hacen
que una vida corporal sea digna de ser vivida.®
Las iglesias convocan cuerpos, pero rara vez los reconocen. En el templo, la
corporalidad se normaliza bajo el control: manos quietas, piernas juntas, mirada humilde. Pero
€s0s cuerpos cargan improntas de dolor y desposesion.
No es comun que los templos sean espacios terapéuticos o celebrativos del cuerpo.
Se habla del Cuerpo de Cristo, del cuerpo eclesial, pero rara vez del cuerpo de las mujeres
como lugar de revelacion y dignidad. La pastoral aun teme hablar de materia, de placer, de

violencia. Y ese silencio es también violencia.

VOLUNTAD, DESEO, DOLOR Y RESIGNIFICACION

¢, Como hemos abordado las inquietudes sobre el dolor corporal y emocional en las
iglesias? ; Desde qué marcos teoricos y espirituales nos aproximamos a él? ; Cuales son las
practicas pastorales concretas que implementamos para acompafiarlo, reconocerlo vy
transformarlo?

No puedo dejar de pensar en el Cristo crucificado. La experiencia de dolor se corporiza
en la cruz: el dolor emocional, el fisico, el cognitivo, el social. Todo se funde en un solo cuerpo
clavado al madero. La corona de espinas, los azotes, la sed, el vinagre amargo, la lanza
atravesando el costado: el sufrimiento simboliza la suma del dolor humano. Sin embargo, esta
representacion no debe reducirse a una légica sacrificial que glorifique el sufrimiento como
destino espiritual. Si Cristo sufrié corporalmente, entonces el cuerpo importa. El dolor importa.

La carne importa.

5 Butler, Judith. Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cambridge, MA: Harvard
University Press, 2017. p. 18.
308

@ D o YA
éI= EST gg.:r cares RCNPq rapercs



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

En contextos pastorales solemos evitar hablar del dolor fisico, considerandolo pasajero
0 “ya superado”. En un intento de cuidado —o de evitacion— no nombramos las huellas
somaticas del trauma para no revictimizar. Pero sin nombrar, no hay resignificacion. Sin voz,
no hay memoria. Sin cuerpo, no hay sanacion.

En La voz del cuerpo, Alexander Lowen afirma:

Cada situacion dolorosa es una situacibn de emergencia, a la que
respondemos activando el sistema simpatico suprarrenal, aguzando los
sentidos y movilizando la voluntad. Se crea un estado de tension y los
movimientos normales y placenteros del cuerpo se suspenden hasta que
pasa la emergencia.®

Esta lectura nos abre una comprension profunda: el cuerpo aprende el dolor y aprende
el miedo. Y después lo repite, incluso en ausencia de amenaza.

A partir de este marco, interpreto el “estado de emergencia” como la quietud obligada
que elimina la voluntad de movimiento. La mujer deja de bailar, deja de reir, deja de abrazar.
Sus piernas tiemblan, sus hombros se contraen, su respiracion se acorta: el cuerpo vuelve al
trauma aun cuando la agresion ya no esta presente.

En redes sociales circula un ejercicio revelador: poner una mano en alto cerca de otra
persona sin tocarla. Algunas se protegen instintivamente, encogiéndose ante el golpe
anticipado; otras extienden la mano para saludar. Este gesto minimo revela la memoria
corporal de la violencia. Un cuerpo que espera el golpe es un cuerpo que sobrevivio.

La expresion corporal es inherentemente emocional. Rador’ clasifica las emociones
en dos categorias:

e Emociones de bienestar
e Emociones de emergencia.

Las primeras estan asociadas al placer, la vitalidad y la felicidad. Las segundas se
vinculan al miedo, la angustia y la defensa. Ambas se expresan corporalmente. Movimiento
es emocién, emocidn es movimiento. Ser cuerpo es sentir.

En las mujeres victimas de violencia —intrafamiliar, sexual, econémica, espiritual— las

emociones no se manifiestan de manera aislada, sino en combinaciones complejas: duelo con

6 LOWEN, Alexander. La voz del cuerpo. Malaga: Editorial Sirio, 2005. p. 54.
7 RADOR apud LOWEN, 2005. p. 57.
309

@ D o YA
éI= EST gg.:r cares RCNPq rapercs



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

miedo, frustracion con rabia, cansancio con desesperanza. La pastoral no puede intervenir
unicamente después del sufrimiento; debe acompanar durante el sufrimiento.

Con frecuencia, estas emociones derivan en culpa, un mecanismo de auto-—
culpabilizacidon que recae sobre el cuerpo y sobre el deseo. Como dice Lowen: “La supresion
general reduce el placer de vivir. Al negarse el placer a si misma, la persona evita su ansiedad
y esconde que siente culpa™.

Incluso cuando esa culpa no le corresponde. Incluso cuando su cuerpo nunca tuvo la
culpa. Porque lo que le sucedié —no fue su culpa; —no fue provocado; —no fue permitido; —no

fue merecido. El dolor deja huellas. Pero también puede dejar semillas.

RESULTADOS

Tras cuatro afos de implementacion de las Intervenciones Basadas en el Cuerpo en
Cartagena, y posteriormente en comunidades de Medellin, Barranquilla, Bogota y Cali, puedo
identificar los siguientes hallazgos significativos:

1. Emergencia de narrativas corporales silenciadas.

Las mujeres comienzan a narrar experiencias de violencia que nunca habian
verbalizado publicamente. El cuerpo opera como archivo vivo, y el gesto, la postura y el
temblor expresan aquello que la palabra no alcanzaba.

2. Reapropiacion del movimiento y del ritmo.

En los primeros encuentros, los cuerpos se presentan contraidos, rigidos, retraidos.
Con el tiempo, emergen movimientos expansivos: brazos abiertos, torsos erguidos,
respiraciones profundas. El cuerpo reaprende espacio.

3. Disminucion de la auto—culpabilizacion.

Las mujeres comienzan a reconocer que el origen de la violencia no reside en ellas ni
en su cuerpo, sino en estructuras patriarcales, desigualdades sistémicas y teologias que
justificaron la culpa y la sumision.

4. Reconexion espiritual a través del cuerpo.

La fe deja de experimentarse como experiencia exclusivamente mental o litdrgica, para

habitar el cuerpo: una teologia que respira, que toca, que se mueve, que danza.

8 LOWEN, 2005. p. 59.
310

020,
g5 Jb > YA
«f= EST g,g.:!- CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

5. Transformacién pastoral en las comunidades.

Los espacios eclesiales dejan de ser lugares de control corporal para convertirse en
espacios de escucha y dignificacion. El altar se descentraliza y el cuerpo se recentra.

6. Posibilidad de nuevas teologias encarnadas.

El cuerpo ya no aparece como instrumento del pecado, sino como lugar de revelacién,

discurso y profecia. La pastoral del cuerpo se convierte en teologia vivida.

CONCLUSIONES

Después de este camino, puedo afirmar que el cuerpo ha sido teolégicamente ignorado
o reprimido en la tradicién cristiana, y que dicha omisién ha contribuido a la normalizacion de
violencias contra las mujeres. Las Intervenciones Basadas en el Cuerpo evidencian que la
sanacién espiritual debe incluir la resignificacién del cuerpo, del movimiento y del deseo.

Las mujeres que participaron en estas experiencias no solo transformaron su relacion
con su propio cuerpo, sino también su relacion con Dios: ya no como un ente distante que
vigila, sino como presencia que habita la carne, que acaricia y que libera.

El acompanamiento pastoral no puede reducirse a cuidado del alma, sino que debe
integrar la dimensién corporal como parte esencial de la espiritualidad cristiana. Si creemos
en un Dios encarnado, no podemos seguir produciendo teologias desencarnadas.

El reto para las iglesias es abandonar el miedo al cuerpo y cultivar una pastoral que

reconozca:
. El cuerpo como territorio sagrado;
o La memoria corporal como fuente de verdad;
o El placer como don y no como pecado;
° El movimiento como oracién;
o Y la dignidad corporal como fundamento de toda espiritualidad.

Mi esperanza —y mi conviccion— es que este trabajo abra caminos para que mas
comunidades cristianas puedan convertirse verdaderamente en espacios seguros para las

mujeres y sus cuerpos.

311

020,
g5 Jb > YA
«f= EST g,g.:!- CAPES @CNPq FAPERGS



IX CONGRESSO LATiNO-AMERICANO
DE GENERO E RELIGIAD
TERRA + PAO + PAZ

REFERENCIAS

BUTLER, Judith. Bodies that matter: on the discursive limits of “sex”. New York: Routledge,
1993.

BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los limites materiales y discursivos del
“sexo”. Buenos Aires: Paidos, 2008.

BUTLER, Judith. Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cambridge, MA:
Harvard University Press, 2017.

LA BIBLIA de nuestro pueblo. Trad. Luis Alonso Schokel. Santander: Sal Terrae, [s.d.].
LOWEN, Alexander. La voz del cuerpo. Malaga: Editorial Sirio, 2005.

VIVAS, Maria. Teologias del cuerpo y espiritualidad femenina. Bogota: Siglo del Hombre
Editores, 2001.

312

Realizacao: Apoio:

89% 4
°9§§; -l) GC'I' @ \ \

él= EST UCT S5 BCNPg raperes



