
 

 

 

PASTORAL PARA EL CUERPO: DESMITIFICACIÓN Y RESIGNIFICACIÓN 

DE IMPRONTAS CORPORALES – SISTEMATIZACIÓN DE EXPERIENCIAS 

PASTORAL CARE FOR THE BODY: DEMYSTIFICATION AND RESIGNIFICATION OF 

BODILY IMPRINTS – SYSTEMATIZATION OF EXPERIENCES 

 

Nathaly Andrea Ospino Díaz1 

 

Resumen: La pastoral para las mujeres se ha configurado históricamente bajo espectros 
aparentemente homogéneos, relacionados con la función de la mujer en espacios de 
reproducción, cuidado, hogar, iglesia e industria. Sobre el cuerpo femenino recae una carga 
simbólica articulada en el triángulo culpa–pecado–deseo. No obstante, la relación con el 
cuerpo como territorio propio, desde el habitarse, ser cuerpo y experimentar el placer de ser 
materia, suele enfocarse en el “verse” y no en el “sentirse”, tanto dentro como fuera de los 
espacios eclesiales. Desde mi experiencia como sobreviviente de violencias de género, mujer 
feminista, pastora, bailarina y docente, he explorado metodologías y teorías que permitan a 
las mujeres construir conversaciones sobre sus cuerpos y el movimiento, incluso en espacios 
religiosos. Teóricamente me ubico en Butler (1993) y sus reflexiones sobre el cuerpo; en 
Lowen (2005), acerca de la voluntad y el deseo en el cuerpo femenino; y en la revisión de 
teologías del cuerpo desde Vivas (2001). Esta metodología —que denomino Intervenciones 
Basadas en el Cuerpo— inicia en la ciudad de Cartagena con un grupo de mujeres cristianas 
pertenecientes a organizaciones basadas en la fe, en el marco de un programa de formación 
y emancipación que reconoce la importancia de narrar lo que ocurre con el cuerpo. Durante 
tres años de trabajo, ampliado posteriormente a otras comunidades de fe en diversas 
ciudades, surgen narrativas relacionadas con fundamentalismos religiosos que niegan la 
permanencia de las huellas de la violencia, así como con lógicas sacrificiales del cuerpo 
vulnerado y la negación del movimiento y la danza, vinculados culturalmente al pecado. 

Palabras clave: Cuerpo. Violencias. Deseo. Movimiento. Cristiandad. Sanación. 
Fundamentalismos. 

 

 

 
1  Pastora de la Iglesia Colombiana Metodista, teóloga feminista, bailarina y docente. Su trabajo 

pastoral se enfoca en acompañar mujeres sobrevivientes de violencias basadas en género a 
través de metodologías corporales, expresión artística y procesos de sanación comunitaria. Ha 
desarrollado iniciativas de intervención corporal y formación espiritual en comunidades de fe en 
Cartagena y otras ciudades del país. Dinamizadora regional del Diálogo Intereclesial por la Paz, 
coordinadora del comité de género. E-mail: iglesiaencasa.metodista@gmail.com 



 

304 
 

 

Abstract: The pastoral care for women has historically been shaped under seemingly 
homogeneous frameworks, linked to the role of women in spaces of reproduction, caregiving, 
home, church, and industry. The female body carries a symbolic burden articulated through 
the triangle of guilt–sin–desire. Nevertheless, the relationship with the body as one’s own 
territory—inhabiting oneself, being a body, and experiencing the pleasure of being matter—
tends to focus on “being seen” rather than “being felt,” both inside and outside ecclesial spaces. 
From my experience as a survivor of gender-based violence, a feminist woman, pastor, dancer, 
and teacher, I have explored methodologies and theories that enable women to build 
conversations about their bodies and movement, even within religious settings. Theoretically, 
I draw on Butler (1993) and her reflections on the body; on Lowen (2005), regarding will and 
desire in the female body; and on Vivas (2001), in her review of theologies of the body. This 
methodology— which I call Body-Based Interventions—began in the city of Cartagena with a 
group of Christian women belonging to faith-based organizations, within a training and 
empowerment program that recognizes the importance of narrating what happens to the body. 
Over three years of work, later expanded to other faith communities in various cities, narratives 
emerged related to religious fundamentalisms that deny the persistence of the traces of 
violence, as well as sacrificial logics of the violated body and the denial of movement and 
dance, culturally associated with sin. 

Keywords: Body. Violence. Desire. Movement. Christianity. Healing. Fundamentalisms.  

 

INTRODUCCIÓN 

Las intervenciones basadas en el cuerpo se configuran como una metodología de 

trabajo a partir del reconocimiento del “ser cuerpo”. Históricamente, desde Descartes o Platón, 

se ha interpretado la composición del ser humano bajo la separación entre res cogitans y res 

extensa. Esta perspectiva ha consolidado distancias frente a nuestro propio cuerpo: reducido 

a pertenencia, a materia modificable, a territorio susceptible de dominación o instrumento de 

reproducción. 

El cuerpo como identidad social —especialmente el cuerpo de las mujeres— se ha 

sometido a interpretaciones teológicas que promueven la sumisión, performada a través de 

posturas corporales: el encorvamiento que reproduce la culpa, la mirada baja, la voz 

silenciada, el cabello cubierto, las lágrimas que caen sin sonido. Estas coreografías corporales 

de subordinación revelan una teología encarnada que se resiste a nombrarse como tal. 

Este fenómeno se evidencia desde los primeros encuentros del programa “Mujeres 

Poderosas” de la Fundación Huellas con Esperanza, en alianza con la Iglesia Colombiana 

Metodista, donde mi intervención opera como bienvenida a un proceso de emancipación 



 

305 
 

económica, creación de redes, escucha y agencia comunitaria. Allí, el trabajo con el cuerpo 

permite desanudar narrativas heteropatriarcales de belleza, desactivar el miedo corporal 

producto de violencias normalizadas y, en muchos casos, invisibilizadas por décadas de 

cultura que las legitima. 

Este proceso no surge inicialmente como un ejercicio académico ni como investigación 

formal. Sin embargo, año tras año, la experiencia me convoca a sistematizar lo vivido como 

aporte académico y pastoral. Es desde este lugar —situado, feminista, encarnado— que 

escribo en primera persona. Porque hablar del cuerpo es hablar de nosotras; porque negar el 

cuerpo ha sido parte del problema; y porque resignificarlo puede ser parte del camino de 

sanación y emancipación. 

CONTEXTUALIZACIÓN 

La ciudad de Cartagena, en Colombia, se caracteriza por sus contrastes. Conocida 

mundialmente como destino turístico, sus playas, gastronomía y tradiciones constituyen una 

imagen idealizada que rara vez coincide con la experiencia cotidiana de sus habitantes. 

Muchas mujeres que viven en Cartagena no acceden a estos espacios de ocio debido a 

condiciones económicas, identitarias o sociales; más bien trabajan en ellos, vistiendo trajes 

“típicos” y danzando para bodas de élites económicas que celebran sus rituales frente a la 

muralla colonial. 

El barrio El Pozón representa un territorio de resistencia en las periferias urbanas. 

Ubicado en el suroccidente de la ciudad, sus habitantes han vivido recurrentes inundaciones 

durante temporadas de lluvia y dependen principalmente de economías informales, la siembra 

o el rebusque cotidiano. 

En este contexto, las mujeres son mayoritariamente cuidadoras, madres autónomas y 

proveedoras de sus hogares. Muchas han enfrentado Violencias Basadas en Género (VBG). 

Según cifras de la Alcaldía de Cartagena, en el año 2024 se registraron 1.347 casos de VBG, 

de los cuales 699 correspondieron a violencia física y 503 a violencia sexual. Si bien la 

respuesta institucional se articula a través de mecanismos de garantía de derechos, resulta 

pertinente preguntarnos: ¿qué se está haciendo desde las iglesias para prevenir, acompañar 

y visibilizar esta problemática, considerada de salud pública? 



 

306 
 

Mi punto de partida es Cartagena y, específicamente, El Pozón. Allí se desarrolla el 

proyecto “Mujeres Poderosas”, que beneficia tanto a mujeres de la Iglesia Colombiana 

Metodista como a otras residentes de sectores periféricos. Este programa constituye un 

escenario de apoyo y fortalecimiento comunitario. 

Asimismo, durante cuatro años he acompañado procesos desarrollados bajo la 

iniciativa “Iglesias: espacios seguros para las mujeres”. Esta política pastoral ha permitido 

abrir conversaciones improbables sobre las violencias hacia las mujeres en diversas 

comunidades cristianas, formando redes interdenominacionales y estrategias de capacitación 

en prevención, acompañamiento y sanación. 

CUERPO 

Las nociones históricas sobre el cuerpo han operado bajo una lógica de separación: la 

carne y la materia han sido entendidas como sedimentos pecaminosos, asociados al placer 

y, por tanto, a la caída moral. En esta interpretación, el cuerpo se concibe como un producto 

en constante transformación bajo lógicas capitalistas, y se distancia de la santidad 

entendiéndolo como canal que conduce al pecado y al deseo. 

En los marcos teológicos, el versículo de Génesis 3:7 —“Se les abrieron los ojos a los 

dos, y descubrieron que estaban desnudos”2— se ha utilizado para reforzar la inferiorización 

de la carne, la vergüenza ante la desnudez natural y la subordinación del cuerpo frente al 

espíritu. 

Esta lectura ha recaído con fuerza particular sobre las mujeres, quienes habitan una 

tensión permanente entre la imagen idealizada que impone el capitalismo y la reserva corporal 

exigida por doctrinas cristianas tradicionales. Somos culpables por nacer en Eva y culpables 

para la eternidad. 

Anclando el análisis a perspectivas feministas —mi lugar político de enunciación— 

encontramos que la construcción del “cuerpo de mujer” se sitúa en tensión entre 

determinaciones biológicas y determinaciones sociales, políticas y culturales. Judith Butler 

afirma que “la materialidad del cuerpo es histórica; es imposible conceptualizarla 

 
2  LA BIBLIA de nuestro pueblo. Trad. Luis Alonso Schökel. Santander: Sal Terrae, [s.d.]. 



 

307 
 

independientemente de los discursos hegemónicos sobre género y sexualidad. El lenguaje es 

constitutivo y performativo: cada acto significante delimita y materializa el cuerpo.”3 

Esto nos lleva a preguntar: 

• ¿Qué cuerpos llegan a las iglesias? 

• ¿Cómo se configura el cuerpo femenino violentado a la luz de los discursos 

hegemónicos? 

• ¿Existen predicaciones sobre el cuerpo? ¿Y si existen, desde dónde se dan? 

No es el cuerpo desnudo el que llega a los templos, sino un cuerpo cubierto, 

encorvado, contracturado, que oculta sus improntas corporales y evita ser reconocido como 

cuerpo sexuado. Pablo, en sus cartas —particularmente en 1 Corintios— presenta 

recomendaciones sobre el matrimonio, la viudez, la honra, la vergüenza, el celibato y la 

soltería. Las hermenéuticas patriarcales han reforzado una actitud de control sobre el cuerpo 

de la mujer, mientras otras lecturas sugieren que estos lineamientos reflejan valores 

imperiales–romanos basados en la dicotomía honor/vergüenza. 

En Génesis 34:1–31 se narra la violación de Dina por Siquén. El texto enfatiza el honor, 

la venganza, el estatus y la masculinidad, pero ignora la voz de Dina y lo que sucedió con su 

cuerpo. Solo al final se menciona: “¿y a nuestra hermana la iban a tratar como prostituta?”4. 

El relato opera como sentencia simbólica: la mujer pierde valor no solo personal, sino familiar, 

tribal y territorial. Su cuerpo violado es absorbido por la retórica masculina. 

Frente a esto me pregunto: ¿Cómo acompañamos en las iglesias a mujeres que han 

sido víctimas de abuso sexual? ¿Contamos con herramientas y conocimientos para abordar 

la carga simbólica, física, psicológica y espiritual de estas huellas imborrables? 

En los espacios del proyecto “Mujeres Poderosas”, el cuerpo se convierte en narrativa 

viva. La historia personal se teje con la historia de otras. Nombrar la violencia en un espacio 

seguro permite la exploración corporal para reencontrarse con el propio cuerpo: en el 

movimiento, la caricia, el autoarrullo, la vibración energética del latido. 

En varias intervenciones, las mujeres pintan mi cuerpo mientras narran. Cada color, 

cada trazo, representa un tipo de violencia. Mi cuerpo termina lleno de marcas y pigmentos. 

 
3  Butler, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales y discursivos del “sexo”. Buenos 

Aires: Paidós, 2008. p. 17-23. 
4  LA BIBLIA de nuestro pueblo, [s.d.]. 



 

308 
 

Saben que soy pastora, pero también saben que soy cuerpo. Nos encontramos no solo desde 

el púlpito, sino desde la piel. A esta metodología la llamo intervenciones basadas en el 

cuerpo. 

Como dice Butler: 

Los cuerpos se congregan precisamente para demostrar que son cuerpos, y 
para que quede políticamente claro qué significa persistir como cuerpo en 
este mundo; qué requiere la sobrevivencia corporal y qué condiciones hacen 
que una vida corporal sea digna de ser vivida.5 

Las iglesias convocan cuerpos, pero rara vez los reconocen. En el templo, la 

corporalidad se normaliza bajo el control: manos quietas, piernas juntas, mirada humilde. Pero 

esos cuerpos cargan improntas de dolor y desposesión. 

No es común que los templos sean espacios terapéuticos o celebrativos del cuerpo. 

Se habla del Cuerpo de Cristo, del cuerpo eclesial, pero rara vez del cuerpo de las mujeres 

como lugar de revelación y dignidad. La pastoral aún teme hablar de materia, de placer, de 

violencia. Y ese silencio es también violencia. 

VOLUNTAD, DESEO, DOLOR Y RESIGNIFICACIÓN 

¿Cómo hemos abordado las inquietudes sobre el dolor corporal y emocional en las 

iglesias? ¿Desde qué marcos teóricos y espirituales nos aproximamos a él? ¿Cuáles son las 

prácticas pastorales concretas que implementamos para acompañarlo, reconocerlo y 

transformarlo? 

No puedo dejar de pensar en el Cristo crucificado. La experiencia de dolor se corporiza 

en la cruz: el dolor emocional, el físico, el cognitivo, el social. Todo se funde en un solo cuerpo 

clavado al madero. La corona de espinas, los azotes, la sed, el vinagre amargo, la lanza 

atravesando el costado: el sufrimiento simboliza la suma del dolor humano. Sin embargo, esta 

representación no debe reducirse a una lógica sacrificial que glorifique el sufrimiento como 

destino espiritual. Si Cristo sufrió corporalmente, entonces el cuerpo importa. El dolor importa. 

La carne importa. 

 
5  Butler, Judith. Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 2017. p. 18. 



 

309 
 

En contextos pastorales solemos evitar hablar del dolor físico, considerándolo pasajero 

o “ya superado”. En un intento de cuidado —o de evitación— no nombramos las huellas 

somáticas del trauma para no revictimizar. Pero sin nombrar, no hay resignificación. Sin voz, 

no hay memoria. Sin cuerpo, no hay sanación. 

En La voz del cuerpo, Alexander Lowen afirma: 

Cada situación dolorosa es una situación de emergencia, a la que 
respondemos activando el sistema simpático suprarrenal, aguzando los 
sentidos y movilizando la voluntad. Se crea un estado de tensión y los 
movimientos normales y placenteros del cuerpo se suspenden hasta que 
pasa la emergencia.6 

Esta lectura nos abre una comprensión profunda: el cuerpo aprende el dolor y aprende 

el miedo. Y después lo repite, incluso en ausencia de amenaza. 

A partir de este marco, interpreto el “estado de emergencia” como la quietud obligada 

que elimina la voluntad de movimiento. La mujer deja de bailar, deja de reír, deja de abrazar. 

Sus piernas tiemblan, sus hombros se contraen, su respiración se acorta: el cuerpo vuelve al 

trauma aun cuando la agresión ya no está presente. 

En redes sociales circula un ejercicio revelador: poner una mano en alto cerca de otra 

persona sin tocarla. Algunas se protegen instintivamente, encogiéndose ante el golpe 

anticipado; otras extienden la mano para saludar. Este gesto mínimo revela la memoria 

corporal de la violencia. Un cuerpo que espera el golpe es un cuerpo que sobrevivió. 

La expresión corporal es inherentemente emocional. Rador7 clasifica las emociones 

en dos categorías: 

• Emociones de bienestar 

• Emociones de emergencia. 

Las primeras están asociadas al placer, la vitalidad y la felicidad. Las segundas se 

vinculan al miedo, la angustia y la defensa. Ambas se expresan corporalmente. Movimiento 

es emoción, emoción es movimiento. Ser cuerpo es sentir. 

En las mujeres víctimas de violencia —intrafamiliar, sexual, económica, espiritual— las 

emociones no se manifiestan de manera aislada, sino en combinaciones complejas: duelo con 

 
6  LOWEN, Alexander. La voz del cuerpo. Málaga: Editorial Sirio, 2005. p. 54. 
7  RADOR apud LOWEN, 2005. p. 57. 



 

310 
 

miedo, frustración con rabia, cansancio con desesperanza. La pastoral no puede intervenir 

únicamente después del sufrimiento; debe acompañar durante el sufrimiento. 

Con frecuencia, estas emociones derivan en culpa, un mecanismo de auto–

culpabilización que recae sobre el cuerpo y sobre el deseo. Como dice Lowen: “La supresión 

general reduce el placer de vivir. Al negarse el placer a sí misma, la persona evita su ansiedad 

y esconde que siente culpa”8. 

Incluso cuando esa culpa no le corresponde. Incluso cuando su cuerpo nunca tuvo la 

culpa. Porque lo que le sucedió –no fue su culpa; –no fue provocado; –no fue permitido; –no 

fue merecido. El dolor deja huellas. Pero también puede dejar semillas. 

RESULTADOS 

Tras cuatro años de implementación de las Intervenciones Basadas en el Cuerpo en 

Cartagena, y posteriormente en comunidades de Medellín, Barranquilla, Bogotá y Cali, puedo 

identificar los siguientes hallazgos significativos: 

1. Emergencia de narrativas corporales silenciadas. 

Las mujeres comienzan a narrar experiencias de violencia que nunca habían 

verbalizado públicamente. El cuerpo opera como archivo vivo, y el gesto, la postura y el 

temblor expresan aquello que la palabra no alcanzaba. 

2. Reapropiación del movimiento y del ritmo. 

En los primeros encuentros, los cuerpos se presentan contraídos, rígidos, retraídos. 

Con el tiempo, emergen movimientos expansivos: brazos abiertos, torsos erguidos, 

respiraciones profundas. El cuerpo reaprende espacio. 

3. Disminución de la auto–culpabilización. 

Las mujeres comienzan a reconocer que el origen de la violencia no reside en ellas ni 

en su cuerpo, sino en estructuras patriarcales, desigualdades sistémicas y teologías que 

justificaron la culpa y la sumisión. 

4. Reconexión espiritual a través del cuerpo. 

La fe deja de experimentarse como experiencia exclusivamente mental o litúrgica, para 

habitar el cuerpo: una teología que respira, que toca, que se mueve, que danza. 

 
8  LOWEN, 2005. p. 59. 



 

311 
 

 

5. Transformación pastoral en las comunidades. 

Los espacios eclesiales dejan de ser lugares de control corporal para convertirse en 

espacios de escucha y dignificación. El altar se descentraliza y el cuerpo se recentra. 

6. Posibilidad de nuevas teologías encarnadas. 

El cuerpo ya no aparece como instrumento del pecado, sino como lugar de revelación, 

discurso y profecía. La pastoral del cuerpo se convierte en teología vivida. 

CONCLUSIONES 

Después de este camino, puedo afirmar que el cuerpo ha sido teológicamente ignorado 

o reprimido en la tradición cristiana, y que dicha omisión ha contribuido a la normalización de 

violencias contra las mujeres. Las Intervenciones Basadas en el Cuerpo evidencian que la 

sanación espiritual debe incluir la resignificación del cuerpo, del movimiento y del deseo. 

Las mujeres que participaron en estas experiencias no solo transformaron su relación 

con su propio cuerpo, sino también su relación con Dios: ya no como un ente distante que 

vigila, sino como presencia que habita la carne, que acaricia y que libera. 

El acompañamiento pastoral no puede reducirse a cuidado del alma, sino que debe 

integrar la dimensión corporal como parte esencial de la espiritualidad cristiana. Si creemos 

en un Dios encarnado, no podemos seguir produciendo teologías desencarnadas. 

El reto para las iglesias es abandonar el miedo al cuerpo y cultivar una pastoral que 

reconozca: 

• El cuerpo como territorio sagrado; 

• La memoria corporal como fuente de verdad; 

• El placer como don y no como pecado; 

• El movimiento como oración; 

• Y la dignidad corporal como fundamento de toda espiritualidad. 

Mi esperanza —y mi convicción— es que este trabajo abra caminos para que más 

comunidades cristianas puedan convertirse verdaderamente en espacios seguros para las 

mujeres y sus cuerpos. 

 

 



 

312 
 

 

REFERENCIAS  

BUTLER, Judith. Bodies that matter: on the discursive limits of “sex”. New York: Routledge, 
1993. 
 
BUTLER, Judith. Cuerpos que importan: Sobre los límites materiales y discursivos del 
“sexo”. Buenos Aires: Paidós, 2008. 
 
BUTLER, Judith. Notes Toward a Performative Theory of Assembly. Cambridge, MA: 
Harvard University Press, 2017.  
 
LA BIBLIA de nuestro pueblo. Trad. Luis Alonso Schökel. Santander: Sal Terrae, [s.d.]. 
 
LOWEN, Alexander. La voz del cuerpo. Málaga: Editorial Sirio, 2005. 
 
VIVAS, María. Teologías del cuerpo y espiritualidad femenina. Bogotá: Siglo del Hombre 
Editores, 2001. 


