
 

 

 

OS MOVIMENTOS FEMINISTAS E NEGRITUDE: ESTUDOS SOBRE A 

INTERSECCIONALIDADE COMO FERRAMENTA PARA IDENTIFICAR E 

COMBATER O PRECONCEITO E PROMOVER A CONSCIENTIZAÇÃO SOBRE A 

IMPORTÂNCIA DA INCLUSÃO E O RESPEITO ÀS DIFERENÇAS1 

FEMINIST AND BLACK MOVEMENTS: STUDIES ON INTERSECTIONALITY AS TOOL 

TO IDENTIFY AND COMBAT PREJUDICE AND PROMOTE AWARENESS OF THE 

IMPORTANCE OF INCLUSION AND RESPECT FOR DIFFERENCES 

 

Marigley Leite da Silva de Araujo2 

Letícia Campagnolo Cavalheiro3 

 

Resumo: Abordar o tema movimentos feministas e negritude remete a uma gama de 
indagações. A primeira delas é como foi construída e se solidificou a inferioridade das 
mulheres; segundo, como surgiu e se desenvolveu os movimentos feministas, terceiro, 
quando as mulheres negras passaram a reivindicar seus direitos e construir identidade própria 
e, por fim, qual o significado e importância da Interseccionalidade na contemporaneidade. 
Assim, a partir de estudo dedutivo, alicerçado em pesquisas bibliográficas, produções 
científicas, legislações pátrias e políticas públicas tem-se a seguinte pergunta condutora: 
como a interseccionalidade pode contribuir para o combate da dupla discriminação que as 
mulheres negras enfrentam: sexismo e racismo? O patriarcado é um sistema social que 
estabelece a dominação masculina e a subordinação feminina, criando desigualdades que se 
manifestam de formas diferentes e complexas. Porém, os movimentos feministas, que se 

 
1  A presente pesquisa é parte do trabalho final do Curso de História da Universidade Federal de 

Pelotas, intitulado “Os movimentos feministas e negritude: estudos sobre a interseccionalidade 
como ferramenta para identificar e combater o preconceito e promover a conscientização sobre a 
importância da inclusão e o respeito às diferenças”, realizado por Marigley Leite da Silva de 
Araújo, sob a orientação da Profa. Ma. Letícia Campagnolo Cavaleiro.  

2  Mestre e Doutoranda em Direito pelo Programa de Pós-graduação Stricto Sensu em Direito da 
Universidade Regional Integrada do Alto Uruguai e das Missões (URI), Campus Santo Ângelo-RS. 
Pós-Graduada em Direito de Família e Sucessões e Direito Constitucional. Docente do Curso de 
Direito da URCAMP/São Gabriel-RS. Graduada em História pela UFPEL. Advogada. Integrante do 
Projeto de Pesquisa “Movimentos Sociais e Direitos Humanos nas sociedades democráticas: 
Olhares voltados para a complexidade do Estado e de vulnerabilidades sociais”. E-mail: 
marigleyaraujo@gmail.com 

3  Docente do Curso de Licenciatura em História à distância da UFPEL – Universidade Federal de 
Pelotas. Mestre e Doutoranda em História pelo Programa de Pós-graduação em História da 
Universidade Federal de Pelotas. E-mail: cavalheiro.mestrado@gmail.com 



 

268 
 

desenvolveram durante os séculos e em “ondas” buscam, até os dias atuais, quebrar o ciclo 
de violência e opressão, bem como alavancar a mudança para a construção de uma 
sociedade com oportunidades e liberdades para as mulheres. Nesse contexto, as mulheres 
negras, paulatinamente, perceberam que precisavam lutar por sua identidade e 
reconhecimento, já que nem todas as suas demandas eram também demandas das mulheres 
brancas. A partir dessa reflexão surge a interseccionalidade como ferramenta para a 
conscientização da necessidade de criação espaços coletivos de debate e formulação de 
propostas para criar políticas públicas que combatam a opressão. Conclui-se que no 
reconhecimento e valorização das diferenças avançamos, gradativamente, para a criação de 
políticas públicas e leis menos excludentes. 

Palavras-chave: Interseccionalidade. Movimentos feministas. Negritude. Sociedade 
patriarcal.  

 

Abstract: Addressing feminist movements and blackness themes raises a range of questions. 
First, how was the inferiority of women constructed and solidified? Second, how did feminist 
movements emerge and develop? Third, when did Black women begin to claim their rights and 
build their own identity? Finally, what is the meaning and importance of intersectionality in 
contemporary times? Using a deductive approach based on bibliographical research, scientific 
productions, national legislation, and public policies, our guiding question is: How can 
intersectionality contribute to combating the double discrimination faced by Black women—
sexism and racism? Patriarchy is a social system that establishes male domination and female 
subordination, creating inequalities that manifest in complex and varied ways. However, 
feminist movements, which have developed in "waves" over the centuries, still seek to break 
the cycle of violence and oppression and leverage change to build a society that offers women 
opportunities and freedoms. In this context, Black women gradually realized that they needed 
to fight for their own identity and recognition since their demands were not always the same 
as those of white women. This important reflection reveals that intersectionality is a useful tool 
for raising awareness of the need for collective spaces to debate and formulate proposals for 
public policies that combat oppression. In essence, by recognizing and valuing differences, 
society is gradually moving towards establishing less exclusionary public policies and laws. 

Keywords: Intersectionality. Feminist movements. Blackness. Patriarchal society.  

 

INTRODUÇÃO 

Ao longo da história, as estruturas sociais foram sendo moldadas por sistemas de 

dominação, alicerçados nas desigualdades e exclusões. O presente artigo é de suma 

importância, pois analisa a temática “Os movimentos feministas e negritude: estudos sobre a 

interseccionalidade como ferramenta para identificar e combater o preconceito e promover a 

conscientização sobre a importância da inclusão e respeito das diferenças” propondo algumas 



 

269 
 

reflexões sobre o patriarcado, os movimentos feministas globais e brasileiros e a importância 

da interseccionalidade como ferramenta analítica e prática. 

A partir do método de abordagem dedutivo, bem como alicerçado em pesquisas 

bibliográficas, produções científicas, legislações pátrias e políticas públicas tem-se a seguinte 

pergunta condutora: como a interseccionalidade pode contribuir para o combate da dupla 

discriminação que as mulheres negras enfrentam: sexismo e racismo? 

Importa referir que o patriarcado, como ideologia centrada na autoridade masculina, 

influenciou e continua influenciando as relações de gênero e poder. Nesse contexto, buscando 

transformar essa dinâmica os movimentos feministas surgiram, em períodos e em contextos 

históricos diferentes, em todo o mundo.  

No Brasil, os movimentos feministas desenvolveram características próprias, tendo em 

vista as especificidades do país, como cultura, questões de ordem econômica e raciais. Nesse 

diapasão, o feminismo negro emergiu como uma força crítica, com intersecções de gênero, 

raça e desigualdade de classe. Kimberlé Crenshaw, feminista afro-estadunidense, enfatiza 

que as opressões se entrelaçam e acabam criando experiências de marginalização para 

grupos vulneráveis como ocorre com as mulheres negras e propõe a interseccionalidade 

como instrumento teórico-metodológico, haja vista que racismo, capitalismo e cis-

heteropatriarcado são temas totalmente imbricados4. 

Com o intuito de analisar como diferentes formas de opressão se sobrepõem e buscar 

resposta ao seu problema central, o estudo está dividido em três tópicos: o primeiro trata do 

patriarcado e a submissão das mulheres; o segundo, investiga os momentos de grande 

movimentação e articulação feminista; e o terceiro e último, apresenta a interseccionalidade 

como caminho para equidade no Brasil contemporâneo. 

O PATRIARCADO E A SUBMISSÃO DAS MULHERES 

O grande desafio é desvendar quando iniciou a construção da inferioridade feminina, 

haja vista a pluralidade de pensamentos que surgiram ao longo dos séculos e que, por serem 

recepcionados em tempo histórico e contextos locais diferentes, impedem a convergência em 

uma única teoria. No entanto, há unanimidade entre os autores que até a Revolução Francesa 

 
4  CRENSHAW apud AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Feminismos Plurais. Coordenação de 

Djamila Ribeiro. São Paulo: Jandaíra, 2022. 



 

270 
 

não se falava em desigualdades, pois a noção de que as mulheres são consideradas como 

sujeitos de direitos humanos é muito recente5. 

André de Carvalho Ramos6 refere que os direitos humanos são um conjunto de 

direitos, tais como liberdade, igualdade e dignidade, considerados essenciais para a 

manutenção de uma vida digna e que eles se alteram de acordo com o contexto histórico e 

demandas da época.   

Até meados do século XVIII, prevalecia o patriarcado, que de acordo com Rosângela 

Angelin e Noli Bernardo Hahn se tratava de “ideologia capaz de ditar comportamentos, ações, 

intervir na economia, na política e em todas as esferas públicas e privadas da sociedade”7. 

Embora presente em diversas culturas antigas (Grécia e Egito) foi em Roma que o patriarcado 

se solidificou e tornou-se um sistema de poder centrado na figura do homem8. 

Na organização familiar romana o pater famílias detinha a autoridade sobre todos os 

membros, incluindo esposa, filhos e escravos9. Não havia escolas; as famílias eram 

numerosas, incluindo tios, tias, avós e irmãs, sendo que as mulheres solteiras eram 

encarregadas de cuidar das crianças. Cada família produzia seus próprios bens de consumo 

e a religião era praticada dentro do núcleo familiar, cabendo o sacerdócio ao pater, o qual 

elegia os deuses de adoração10. 

Esta organização familiar, conhecida como patriarcal, conferia ao homem o poder 

sobre a mulher, especialmente sobre sua sexualidade e descendência. Para Elisabeth 

Badinter, o patriarcado “[..] não designa apenas uma forma de família baseada no parentesco 

masculino e no poder paterno, mas designa toda a estrutura social que nasça de um poder 

de pai [...]”11. 

 
5  CHAKIAN, Silvia. A construção dos direitos das mulheres: histórico, limites e diretrizes para uma 

proteção penal eficiente. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2019. 
6  RAMOS, André de Carvalho. Curso de Direitos Humanos. 4. ed. São Paulo: Saraiva, 2017. 
7  ANGELIN, Rosângela; HAHN, Noli Bernardo. Movimentos feministas e a vida das mulheres: 

(re)construindo possibilidades emancipatórias. Curitiba: CRV, 2019. p. 76. 
8  WALD, Arnold. Direito de Família. São Paulo: Revista dos Tribunais, 1998.  
9  WALD, 1998. 
10  COELHO, Fábio Ulhoa. Curso de Direito Civil: família e sucessões. 3. ed. São Paulo: Saraiva, 

2002. v. 5.  
11  BADINTER, Elisabeth. Um é o outro: relações entre os homens e mulheres. Rio de Janeiro: Nova 

Fronteira, 1986. p. 95. 



 

271 
 

Com o passar do tempo a autoridade do pater passou a ser limitada, sendo, por 

exemplo, impedido de vender seus próprios filhos, embora ainda pudesse aplicar castigos 

moderados. O parentesco dominante passa a ser o consanguíneo e a mulher-mãe, por meio 

do Senatus Consultum Tertuliano12, passou a ter alguns direitos, tais como: a guarda do filho 

e os direitos sucessórios dele13. 

O surgimento do Cristianismo trouxe inúmeras mudanças, passando a Igreja a legislar 

através de normas chamadas cânones, como forma de diferenciá-las das leis estatais. Os 

cânones passaram a ser chamados de Direito Canônico que, embora tenha editado normas 

de convivência um pouco mais favoráveis às mulheres, manteve o homem como a única 

autoridade dentro da sociedade conjugal e assim agindo, acabou perpetuando a estrutura 

patriarcal. 

O modelo patriarcal permaneceu dominante durante séculos até entrar em choque 

com os ideais de liberdade, igualdade e fraternidade da sociedade francesa, em 1789. Desde 

então, a tirania patriarcal foi, gradativamente, sendo contestada e criticada; porém, ainda hoje, 

está presente na sociedade contemporânea. 

Nesse contexto, a mulher vai adquirindo formas no seio da sociedade, pois como bem 

menciona Simone de Beauvoir “ninguém nasce mulher: torna-se mulher. Nenhum destino 

biológico, psíquico, econômico define a forma que a fêmea humana assume no seio da 

sociedade; é o conjunto da civilização que elabora esse produto”14. No próximo tópico será 

abordado a breve história dos movimentos feministas no mundo. 

 

 

 

 

 
12  Decisão com força de Lei que o antigo senado romano expedia, depois de sancionada pelos 

Tribunais da Plebe. Cf. SILVA, Luís Antônio Vieira da. História interna do direito romano privado 
até Justiniano. Brasília: Senado Federal; Conselho Editorial, 2008. (Edições do Senado Federal). 
v. 106. Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/573543/000856362_Historia_interna_direito_r
omano.pdf. Acesso em: 02 maio 2025. 

13  WALD, 1998. 
14  BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida. Trad. Sérgio Milliet. 3. ed. Rio de 

Janeiro: Nova Fronteira, 2016. v. 2. p. 11. 



 

272 
 

 

OS MOMENTOS DE GRANDE MOVIMENTAÇÃO E ARTICULAÇÃO FEMINISTA: UMA 

ANÁLISE SOBRE AS “ONDAS” FEMINISTAS 

Os primeiros textos feministas surgiram na Suécia, no Século XIII, com a jornalista 

Margaretta Momma e a poeta Hedvig Nordenflycht, que escreviam sobre os direitos das 

mulheres. Posteriormente, Mary Astell, no início de 1700, na Grã-Bretanha passou a 

questionar o papel das mulheres na sociedade. Segundo ela, esse lugar de inferioridade 

imposto às mulheres não era vontade divina, mas sim, criada pela própria sociedade machista 

e patriarcal. Gradativamente, todos esses textos passaram a circular até que, por volta de 

1750, tanto na Grã-Bretanha quanto em outros países, as mulheres passaram a se reunir para 

compartilhar ideias e as suas experiências, objetivando encorajar outras mulheres a lutar pela 

causa feminina15. 

O iluminismo, movimento intelectual do Século XVIII, coloca a ciência acima da fé e 

de superstições, impondo uma nova conduta aos cidadãos. Está baseado nos ideais de 

liberdade, fraternidade e igualdade, tornando incompatível com o modelo de sociedade até 

então vigente. Desde então, a tirania patriarcal foi, paulatinamente, sendo substituída pelo 

poder hierárquico do pai sobre os demais membros da família – estrutura ainda presente na 

contemporaneidade16. 

Para Maria Regina Fay de Azambuja “[...] somente após a Revolução Francesa e a 

transformação política por ela produzida no mundo ocidental, é que cessaram os tremendos 

abusos contra a pessoa humana que eram peculiares aos regimes absolutos”17. O mundo 

passou a compreender a autoridade paterna sustentada por Thomas Hobbes no seu Leviatã, 

conforme explica Elisabeth Roudinesco: 

 
15  MCCANN, Hannah et al. O livro do feminismo. Trad. Ana Rodrigues. Rio de Janeiro: Globo Livros, 

2019. 
16  DALBEM, Ingrid. Evolução histórica e Direito de Família. Jurídico Certo, 27 ago. 2021. Disponível 

em: https://juridicocerto.com/p/ingriddalbemtofoli/artigos/evolucao-historica-e-direito-de-familia-
6040. Acesso em: 30 jan. 2025.  

17  AZAMBUJA, Maria Regina Fay de. Doutrina – A Criança no Novo Direito de Família. Direito de 
Família, 13. jun. 2011. p. 58. Disponível em: 
https://direitodefamiliars.blogspot.com/2011/06/doutrina-crianca-no-novo-direito-de.html. Acesso 
em: 06 fev. 2025. 



 

273 
 

[...] o qual vê ordem do mundo como composta de dois princípios soberanos: 
o estado de natureza, figurado pela mãe, única a designar o nome do pai, e 
o estado de aquisição, encarnado pelo pai: ‘Se não existe contrato, escreve 
ele, a autoridade é a da mãe. Pois, no estado de natureza, lá onde não existe 
lei alguma sobre o casamento, não se pode saber quem é o pai, a menos que 
seja designado pela mãe. Portanto, o direito da autoridade sobre o filho 
depende de sua vontade e, por conseguinte, este é direito seu’. No estado de 
aquisição, a autoridade pertence ao pai, que a exerce como ‘um pequeno rei 
em casa’, imitando assim, na política, o governo dos homens. Mas o pai só 
exerce esta autoridade sobre o filho porque a mãe consentiu nos laços do 
casamento. Assim, a passagem por uma transferência de soberania que 
atribui ao pai um poder oriundo da força de um desejo individual. Pois é da 
vontade da mãe que depende, segundo Hobbes, a designação do pai. Ela 
reconhece isso à imagem de um súdito que aceita se submeter ao princípio 
monárquico.18 

Tal entendimento, embora ao leitor desavisado pareça ir ao encontro das ideias 

absolutistas, trata-se, na verdade, de significativo avanço no trato com as mulheres ao longo 

da história, conforme se verifica na tragédia grega de Orestes, cuja mensagem foi, 

posteriormente, assimilada pelo Cristianismo. Orestes, embora tenha cometido matricídio, foi 

considerado inocente por Apolo, sendo tal decisão alicerçada no fato de a mãe não passar de 

receptáculo, ou seja, uma pessoa estranha que carrega filho do pai19. 

Essas mudanças de valores comprovam que as organizações familiares variam muito 

quanto à estrutura e exercício da autoridade em relação ao meio social. O modelo da família 

moderna, hegemônico no mundo ocidental, é entendido, por conseguinte, como uma 

construção econômica, política, social e cultural, demarcada temporal e espacialmente20. 

Tanto na América do Norte, nos anos que levaram à independência dos Estados 

Unidos (1775-1783), quanto na França, por ocasião da Revolução Francesa (1789-1799), os 

movimentos revolucionários desafiaram a ordem preestabelecida, criando um ambiente onde 

as mulheres eram bastante participativas. Nesse contexto, surgem várias associações, sendo 

a mais notável a Sociedade de Mulheres Revolucionárias e Republicanas, fundada em 1793, 

que buscava liberdade sexual e igualdade de direitos para as mulheres. Assim quando a 

Declaração do Homem e do Cidadão estabeleceu direitos aos homens na França, a 

 
18  ROUDINESCO, Elisabeth. A Família em desordem. Trad. André Telles. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar, 2003. p. 26. 
19  ROUDINESCO, 2003. 
20  MELLO, Luiz. Novas famílias: conjugalidade homossexual no Brasil contemporâneo. Rio de 

Janeiro: Garamond, 2005. 



 

274 
 

dramaturga e ativista Olympe de Gouges redigiu a Declaração dos Direitos da Mulher e da 

Cidadã (1791), estabelecendo direitos às mulheres. Paralelamente, nos Estados Unidos, 

Judith Sargent Murray, produziu o ensaio intitulado “sobre a igualdade dos sexos”, onde 

defendia que a educação das mulheres deveria ser similar à dos homens21. 

Também outras feministas, tais como Lucy Stone, Margaret Fuller, Mary Lyon, 

Elizabeth Cady Stanton e Susan B Antony contribuíram para impulsionar o movimento que 

objetiva pôr termo às leis que oprimiam as mulheres e que as consideravam mera propriedade 

dos maridos. Importa esclarecer que os movimentos feministas tiveram início em meados do 

Século XIX e, ganharam força a partir do Século XX, acarretando significativa mudança na 

condição política, econômica e cultural das mulheres. O direito ao voto e o de exercer 

profissão, estavam entre as principais reivindicações22.  

Tais debates influenciaram significativamente a luta das mulheres por direitos iguais, 

mas, naquela época, a execução de Gouges, Madame Roland e Charlotte Corday, todas 

feministas, desencorajaram muitas francesas a lutarem por direitos, tendo a luta reacendido 

só depois na modernidade23. 

Nesse norte, também é preciso mencionar que a luta feminista não se limitava à busca 

pela igualdade, mas também repudiava a noção radical de gênero, que desqualificava a 

mulher no mercado de trabalho, fazendo com que ela ocupasse cargos menos qualificados e 

recebesse ganhos inferiores ao homem24.  

Em 1979, a ONU aprovou a Convenção sobre a Eliminação de Todas as Formas de 

Discriminação contra a Mulher, tendo sido a mesma ratificada por vários países, inclusive o 

Brasil. Esse documento representou um importante marco no reconhecimento das mulheres 

como dignas de não serem discriminadas negativamente por causa do seu sexo. 

Paulatinamente, os movimentos feministas, visando atender os anseios das mulheres 

dentro de uma sociedade que se modificava constantemente, também precisaram se adaptar 

 
21  MCCANN et al., 2019. 
22  EISLER, Riane. O cálice e a espada: nosso passado, nosso futuro. Trad. Tônia van Acker. São 

Paulo: Palas Athena, 2007. 
23  MCCANN et al., 2019.  
24  MONTEIRO, Christiane Schorr. A Luta das Mulheres por Reconhecimento. In: BERTASO, João 

Martins (Org.). Cidadania, diversidade e reconhecimento. Santo Ângelo: FURI, 2009. 



 

275 
 

e, como uma onda do mar25, foram se moldando de acordo com as necessidades das 

mulheres em cada período histórico. Logo, os estudos feministas costumam ser divididos em 

quatro fases distintas: a primeira fase ou “onda” estabelecida no período entre os Séculos 

XVIII e XX, quando as mulheres buscam o direito ao sufrágio. Após, entre os anos de 1960 a 

1970, inicia a segunda onda, com manifestações diversas – desde textos acadêmicos até a 

publicação de revistas, livros e jornais. Essa fase, de acordo com Riane Eisler, “[...] imprimiu 

um salto de qualidade na condição de homens e mulheres pela introdução de uma consciência 

mais gilânica nas esferas de atividade que antes estavam totalmente controladas pelos 

homens”26.  

A terceira onda surgiu na década de 1990, alicerçada na ideia de ampliação dos 

direitos sexuais e reprodutivos, bem como pelo reconhecimento identitário das mulheres. 

Percebe-se aqui a ampliação significativa do movimento, que deixou de pertencer às classes 

mais populares para abarcar também uma pluralidade de sujeitos, ou seja, mulheres de 

diversas crenças, etnias, idades e orientações sexuais. Dessa forma, esta fase passou a ser 

conhecida como sendo a da diversidade27. 

Já a quarta e última “onda” do feminismo é o momento em que estamos vivendo. Nela, 

o feminismo assume uma nova forma de ativismo, impulsionado pelo uso da internet e das 

redes sociais. De acordo com Massimo Di Felice: “nós não habitamos mais apenas espaços 

e territórios físicos, mas um novo tipo de territorialidade informatizada, acessível apenas a 

partir de dispositivos e arquiteturas informativas digitais”28.  

 
25  No ano de 1968, a feminista Martha Weinman Lear escreveu artigo no New York Times intitulado 

“A segunda onda feminista” referindo-se sobre as fases dos movimentos feministas, 
especialmente as relativas ao final do século XIX e início do XX e as que estavam em formação. 
Posteriormente, em 1992, Rebecca Walker (1992) publicou o ensaio “Tornando-se a terceira 
onda”, onde defendia as lutas feministas. A metáfora das ondas consolidou-se, então, como forma 
de nomear momentos de grande mobilização feminista.” Cf. ZIRBEL, Ilze. Ondas do feminismo. 
Blogs de Ciência da Universidade Estadual de Campinas: Mulheres na Filosofia, Campinas, v. 7, 
n. 2, p. 10-31. 2021. p. 10. 

26  EISLER, 2007, p. 219. 
27  ANGELIN, Rosângela; HAHN, Noli Bernardo; SCHAEFER, Rafaela Wagner. Como uma onda no 

mar: movimentos feministas na era do ciberfeminismo. Revista Eletrônica de Direito do Centro 
Universitário Newton Paiva, Belo Horizonte, n. 50, p. 91-105, maio/ago. 2023. 

28  DI FELICE, Massimo. A cidadania digital: a crise da ideia ocidental de democracia e participação 
nas redes digitais. São Paulo: Paulus, 2020. p. 12. 



 

276 
 

Nesse contexto, importa referir que, desde a primeira onda, existiram mulheres negras 

dentro dos movimentos. No entanto, além da questão de gênero, elas sempre analisaram a 

sua situação sob o prisma do racismo. Nesse contexto surge a Interseccionalidade como 

ferramenta para unir as diversas formas de opressão como raça, gênero, classe social, dentre 

outros, a fim de contemplar grupos específicos e que são marginalizados, como será 

analisado no próximo tópico.  

INTERSECCIONALIDADE COMO CAMINHO PARA A EQUIDADE NO BRASIL 

CONTEMPORÂNEO 

Para Jessé Souza “o poder é a questão central de toda a sociedade. A razão é simples. 

É ele que nos irá dizer quem manda e quem obedece, quem fica com os privilégios e quem é 

abandonado e excluído. O dinheiro é mera convenção [...]”29. No Brasil colonial o patriarcado 

era o sistema dominante, este formado pelo senhor, sua família e seus escravos e embora 

todos os sistemas escravistas sejam semelhantes Gilberto Freyre, na obra Casagrande e 

Senzala30, pensa a escravidão brasileira como uma mistura de escravidão americana, com 

familiar e sexual.  

No final do século XIX, o Brasil aboliu a escravidão e passam a chegar em São Paulo, 

para trabalhar na cultura do café, milhões de estrangeiros. Na época Recife, Salvador e Rio 

de Janeiro eram as maiores cidades brasileiras, mas logo São Paulo passou a se destacar 

como principal centro econômico do país. Paralelamente os escravizados31 libertos foram 

abandonados à própria sorte dentro de uma sociedade competitiva para o qual não foram 

preparados, enquanto os senhores de terra sentiam-se livres de qualquer obrigação, podendo, 

 
29  SOUZA, Jessé. A elite do atraso. Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2019. p. 46. 
30  FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala. Lisboa: Livros do Brasil, 1957. 
31  “[...] palavra ‘escravo’ como o que se diz ‘de pessoa que é considerada propriedade e se acha sob 

o domínio de um senhor’. ‘Escravizado’, por ser a forma do particípio passado do verbo 
‘escravizar’, é quem ‘sofreu escravização’. Aos olhos de alguém alheio ao ‘movimento negro’ ou 
aos estudos acadêmicos atuais, pode ser uma diferença sutil. Contudo, a escolha da terminologia 
faz parte de uma luta identitária e, conforme a opção do locutor, pode denotar uma visão crítica ao 
próprio regime escravocrata.” Cf. VEIGA, Edison. Escravo ou escravizado? O debate que reflete a 
mudança de como Brasil enxerga a escravidão. BBC News Brasil, 20 nov. 2024. Disponível em: 
https://g1.globo.com/noticia/2024/11/20/escravo-ou-escravizado-o-debate-que-reflete-mudanca-
de-como-brasil-enxerga-a-escravidao.ghtml. Acesso em: 09 maio 2025. 



 

277 
 

inclusive, escolher entre mão de obra entre ex-escravos ou imigrantes, que chegavam no 

Brasil legalmente com o auxílio do governo32. 

Eduardo Silva analisa a expansão da cafeicultura escravista no Rio de Janeiro e chama 

a atenção para o número expressivo de escravos que foram libertos sem destinos da noite 

para o dia: 

Podemos avaliar o nível de acumulação alcançado por esses grandes 
fazendeiros através da figura de Joaquim José de Souza Breves – o maior 
senhor de escravos do Brasil em todos os tempos-que chegou a possuir mais 
de vinte fazendas e cerca de 6 mil escravos nos municípios de São João 
Marcos, Piraí e Rio Claro, colhendo até 300 mil arrobas de café por ano. Estes 
grandes fazendeiros serão conhecidos, genericamente, como ‘barões de 
café’ e a influência que exerceram na vida econômica, social e política do 
Brasil Império é indiscutível, embora precise, certamente, ser melhor 
conhecida.33 

A partir desse momento, surge o que Souza chama de “ralé brasileira”, que é a 

sociedade composta por negros libertos, por mulatos e mestiços. Os negros libertos perderam 

as frentes de trabalho e para manter o sustento passaram a executar trabalhos pesados, que 

sequer os pobres aceitavam fazer como ser tração-muscular. Nesse contexto a mulher negra 

se encontrou em situação bem mais favorável porque possuíam aptidão para afazeres 

domésticos, podendo aferir renda com a atividade34.  

Com a Proclamação da República em 1889 aumentou o engajamento feminino na luta 

pelos direitos políticos. Em 1910 um pequeno grupo de mulheres fundou o Partido 

Republicano Feminino objetivando lutar pelo sufrágio feminino. No entanto, logo o Partido 

desapareceu e coube a Bertha Lutz continuar a luta pelo voto feminino. De acordo com Silvia 

Chakian: 

Bertha Lutz retornava da Europa, após cursar biologia na Sorbonne, e passou 
a mobilizar mulheres em nome da causa sufragista, num movimento que 
acabou sendo identificado como ‘feminismo bem-comportado’. Foram 
diversos pronunciamento e publicações que conquistaram a opinião pública. 
O trabalho como instrumento de emancipação feminina, as condições de 
precarização dos trabalhos das mulheres pertencentes `as classes menos 

 
32  SOUZA, 2019. 
33  SILVA, Eduardo. Barões e escravidão: três gerações de fazendeiros e a crise da estrutura 

escravista. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. p. 35. 
34  SOUZA, 2019. 



 

278 
 

favorecidas e a instrução da mulher também estavam entre as bandeiras de 
Bertha Lutz.35 

Após um processo longo e a tentativa de autorizar o voto apenas algumas categorias 

de mulheres, em 1932 foi publicado o Código Eleitoral brasileiro, estabelecendo o voto 

feminino e universal. Dois anos mais tarde, a Constituição Federal incluiu no seu texto o voto 

feminino e universal, mas de forma opcional, vez que a imposição da obrigatoriedade só foi 

inserida na Constituição Federal de 194636.  

Com as transformações ocorridas na sociedade brasileira, as mulheres voltaram a se 

unir para debater assuntos relativos ao trabalho, educação e até mesmo sobre a possibilidade 

de encerrar relações de afeto, uma vez que o divórcio não era permitido. A partir desse 

movimento chamado segunda fase do feminismo, inspirado na 2ª onda americana que 

ganhava destaque na mídia, novas conquistas advieram, tais como: a possibilidade de 

desquite (Código Civil de 1942) e o Estatuto da Mulher Casada, que oportunizava que as 

mulheres exercessem atividade laborativa fora do lar, podendo assim, colaborar com os 

encargos da família. Em 1964, com o advento do golpe militar, em 1º de abril de 1964, as 

demandas feministas passaram a ser consideradas subversivas e, através do Ato Institucional 

nº 5 de 1968 o país viveu período de torturas, censuras e desaparecimentos. Mesmo assim o 

movimento, alicerçado no modelo internacional, resistiu e se transformou. Importa referir que 

parte do pensamento feminista brasileiro surge no exílio, com destaque para as Mulheres 

Brasileiras em Paris (1975-1979) e o Grupo Latino-Americano em Paris37. 

No ano de 1983, um grupo de mulheres criou em São Paulo o Conselho Estadual da 

Condição Feminina, que elaborava pesquisas e estudos sobre as questões femininas e 

apresentavam para as Comissões da Assembleia Nacional Constituinte, movimento que 

passou a ser chamado de “lobby do batom”. Em 1985 foi criado o Conselho Nacional da 

Condição da Mulher, ligado ao Ministério da Justiça, tendo a presidenta status de Ministra de 

Estado. Em 1988, o conselho entregou um documento aos constituintes, chamada “Carta das 

Mulheres”, com sugestões na área da saúde, direitos sexuais, reproduções e violência38. 

 
35  CHAKIAN, 2019, p. 156. 
36  CHAKIAN, 2019. 
37  CHAKIAN, 2019. 
38  CHAKIAN, 2019. 



 

279 
 

Paralelamente à ascensão do movimento feminista, desenvolvia-se um feminismo 

negro no Brasil, que criticava o discurso elitizado das mulheres brancas integrantes do 

movimento. Expressões como “as mulheres devem ganhar as ruas e trabalhar” ou “rainha do 

lar”, que não se aplicavam as mulheres negras, haja vista que estas sempre foram obrigadas 

a trabalhar para o sustento da família e que jamais se sentiram rainha de alguma coisa, 

passaram a incomodar as vozes do feminismo negro brasileiro, à época bem representado 

por Lélia Gonzales, feminista que introduziu o debate sobre o racismo nas universidades do 

Brasil39.  

Em 2015, por ocasião da Marcha das Mulheres Negras contra o racismo e a violência 

e pelo bem viver como nova utopia, o movimento de mulheres negras entregou uma carta aos 

constituintes de 1988, fazendo alusão a Carta entregue em 1988, mas desta vez contendo a 

pauta racial. No documento, dividido em 10 eixos temáticos, contemplava:  

O direito à vida e à liberdade; promoção da igualdade racial; direito ao 
trabalho; emprego e proteção das trabalhadoras negras; direito à terra, 
território e moradia; justiça ambiental; defesa dos bens comuns e não 
mercantilização da vida; direito à seguridade social; direito à educação; direito 
à justiça; direito à cultura, informação e à comunicação; e segurança 
pública.40 

Anthony Giddens explica que “a ideia de que cada pessoa tem um caráter único e 

potencialidades sociais que podem ou não se realizar é alheia à cultura pré-moderna [...]”41. 

Isso porque até então, na Europa medieval, os atributos que compõem a identidade eram 

razoavelmente fixos42, tais como a linhagem, o gênero e status social. Então, gradativamente, 

as mulheres foram se compreendendo como sujeitas de direitos e foram alcançando os seus 

objetivos através de leis e convenções que eliminassem todas as formas de discriminação 

baseada no sexo.   

 
39  CHAKIAN, 2019. 
40  SEVERI, Fabiana Cristina. Enfrentamento à violência doméstica contra as mulheres e à 

domesticação da Lei Maria da Penha: elementos do projeto jurídico feminista no Brasil. 2017. 125 
f. Tese (Concurso de Livre-Docência) – Universidade de São Paulo, Ribeirão Preto, 2017. p. 125. 

41  GIDDENS, Anthony. Modernidade e identidade. Trad. Plinio Dentzien. Rio de Janeiro: Zahar, 
2002. p. 74. 

42  GIDDENS, 2002. 



 

280 
 

A interseccionalidade constitui-se de ferramenta teórico-metodológica fundamental 

para o estudo e análise das relações de poder e questões de gênero e raça. O termo foi criado 

nos Estados Unidos, em meados de 1989, pela pesquisadora Kimberlé Crenshaw ao 

constatar que o racismo e a discriminação não eram somente individuais, mas estavam 

inseridas em instituições e leis. Dessa forma, o único caminho para combater a discriminação, 

seria mediante a criação de um ambiente teórico que abarcasse conceitos e diálogos visando 

a diminuição da intolerância. De acordo com Crenshaw: 

A interseccionalidade permite-nos enxergar a colisão das estruturas, a 
interação simultânea das avenidas identitárias, além do fracasso do 
feminismo em contemplar mulheres negras, já que produz o racismo. 
Igualmente o movimento negro falha pelo caráter machista, oferece 
ferramentas metodológicas reservadas às experiências apenas do homem 
negro [...].43 

No Brasil o termo interseccionalidade vem sendo debatido por duas expoentes 

pesquisadoras e integrantes do movimento feminista negro: Djamila Ribeiro e Carla Akotirene. 

O termo interseccionalidade refere-se à interação de diversos fatores sociais que influem 

diretamente sobre a pessoa, que definem a sua identidade e que interfere no modo como esta 

pessoa se relaciona.  

Ao se falar de feminismo negro não se pretende romper com o que está posto, mas, 

sim, como refere Ribeiro “romper com a cisão criada numa sociedade desigual. Logo é pensar 

projetos, novos marcos civilizatórios, para que pensamos em novo modelo de sociedade. Fora 

isso, é também divulgar a produção intelectual [...].”44 Nesse contexto, surge o termo 

“interseccionalidade como forma de abarcar as vivências e intersecções a que está submetida 

uma pessoa, em especial, a mulher negra. O termo define um posicionamento do feminismo 

negro frente às opressões de nossa sociedade cisheteropatriarcal [...].”45  

Nesse diapasão é importante referir que feministas negras são proponentes da 

interseccionalidade como metodologia para combater discriminações alicerçadas no binômia 

raça-gênero. Akotirene, ao discorrer sobre interseccionalidade, aduz:  

 
43  CRENSHAW apud AKOTIRENE, 2022, p. 19. 
44  RIBEIRO apud AKOTIRENE, 2022, p. 14. 
45  RIBEIRO apud AKOTIRENE, 2022, p. 14.  



 

281 
 

A interseccionalidade é sobre identidade da qual participa o racismo 
interceptado por outras estruturas. Trata-se de experiência racializada, de 
modo a requerer sairmos das caixinhas particulares que obstaculizam as 
lutas de modo global e vão servir às diretrizes heterogêneas do Ocidente, 
dando lugar à solidão política da mulher negra, pois que são grupos marcados 
pela sobreposição dinâmica identitária [...].46 

Sabe-se que para absorver a complexidade da temática é preciso falar, debater, 

discutir, argumentar e, também, saber escutar. Não raras vezes, pessoas ligadas a 

movimentos sociais participam de embates nas redes e são amordaçados com a frase “fique 

quieto, pois esse não é seu lugar de fala”. Também há textos de toda ordem circulando na 

rede e muitos intelectuais, que enxergam exageros, fazem críticas sem sentido, com o 

exclusivo intuito de criar polêmica. Na verdade, em que pese a importância dos movimentos 

sociais que invadem as redes sociais, os acontecimentos provam que a urgência de se falar 

sobre todas as coisas pode acabar esvaziando conceitos importantes e que devem ser 

apresentados de forma minuciosa para o entendimento de todos47.  

Falar sobre o negro, em que pese alguns pensem de forma diferente, não é modismo. 

Por anos a história no negro foi esquecida e agora está sendo reivindicada por ele e pela 

sociedade. Artur Ramos explica o fenômeno: 

Ao contrário, porém, do que pensam estes intelectuais, o ‘muito’, o 
‘excessivo’, que eles criticam é ‘muito pouco ainda’, é ‘quase nada’, se 
traçarmos um paralelo, por exemplo, com a espantosa riqueza bibliográfica 
sobre o negro nos Estados Unidos. O problema do negro não é moda: é 
assunto permanente, porque ele é material de casa.48 

Também é bom lembrar, parafraseando o artista Lázaro Ramos49, que ter consciência 

sobre racismo é no fundo um artifício para falar de todos nós, pois juntos vestimos a mesma 

pele. 

Na contemporaneidade, com o avanço da tecnologia e globalização, muitas meninas 

jovens se apropriaram do discurso feminista e passaram a militar através das redes sociais, 

tendo sido chamado de “primavera das mulheres”. Algumas pesquisadoras já denominam 

 
46  AKOTIRENE, 2022, p. 48. 
47  RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Jandaíra, 2023. (Feminismos Plurais.). p. 55. 
48  RAMOS, Artur. As culturas negras no novo mundo. 3. ed. São Paulo: Ed. Nacional, 1979. p. 22. 
49  RAMOS, Lázaro. A minha pele. Rio de Janeiro: Objetiva, 2017. 



 

282 
 

como sendo a “quarta onda” do movimento feminista. Nas mobilizações estão inseridas 

pautas importantes como combate ao assédio, liberdade sexual e reprodutiva e 

empoderamento feminino, mas o que merece destaque o ativismo feito por meninas negras, 

movimento que mais avançou nos últimos tempos50. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A tirania patriarcal foi, aos poucos, sendo substituída pelo poder hierárquico do pai 

sobre os demais membros da família – estrutura que ainda se verifica na 

contemporaneidade51. No entanto, a ideia de dominação do masculino sobre o feminino 

continua presente na sociedade.  

Os movimentos feministas lutaram e ainda continuam lutando contra todas as formas 

de opressão que envolvem as mulheres. No entanto, a realidade das mulheres negras é mais 

dura, vez que enfrentam dupla discriminação: de gênero e racial. Como se não bastasse, 

muitas estão inseridas em ambientes de pobreza, sem o acesso à saúde e à educação de 

qualidade. Nesse contexto, a urgência de colocar comida na mesa, não raras vezes, acaba 

esvaziando o seu próprio lugar de fala nos movimentos feministas.  

Então, a interseccionalidade, como ferramenta analítica e prática, propõe uma reflexão 

sobre o patriarcado, bem como sobre os movimentos feministas globais e brasileiros e as 

identidades, objetivando mostrar que, no caso da mulher negra, todos os problemas 

encontram-se entrelaçados e somente com políticas públicas eficientes, ou seja, capazes de 

abordar esses problemas conjuntamente, será possível promover uma sociedade justa e 

igualitária. Isso pois, ao reconhecer e valorizar as diferenças, avançamos para a criação de 

políticas públicas e leis menos excludentes. 

REFERÊNCIAS 

AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. Feminismos Plurais. Coordenação de Djamila 
Ribeiro. São Paulo: Jandaíra, 2022. 
 
ANGELIN, Rosângela; HAHN, Noli Bernardo. Movimentos feministas e a vida das mulheres: 
(re)construindo possibilidades emancipatórias. Curitiba: CRV, 2019. 
 

 
50  CHAKIAN, 2019. 
51  DALBEM, 2021. 



 

283 
 

 
ANGELIN, Rosângela; HAHN, Noli Bernardo; SCHAEFER, Rafaela Wagner. Como uma 
onda no mar: movimentos feministas na era do ciberfeminismo. Revista Eletrônica de Direito 
do Centro Universitário Newton Paiva, Belo Horizonte, n. 50, p. 91-105, maio/ago. 2023. 
 
AZAMBUJA, Maria Regina Fay de. Doutrina – A Criança no Novo Direito de Família. Direito 
de Família, 13. jun. 2011. Disponível em: 
https://direitodefamiliars.blogspot.com/2011/06/doutrina-crianca-no-novo-direito-de.html. 
Acesso em: 06 fev. 2025. 
 
BADINTER, Elisabeth. Um é o outro: relações entre os homens e mulheres. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 1986.  
 
BEAUVOIR, Simone de. O segundo sexo: a experiência vivida. Trad. Sérgio Milliet. 3. ed. 
Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2016. v. 2. 
 
CHAKIAN, Silvia. A construção dos direitos das mulheres: histórico, limites e diretrizes para 
uma proteção penal eficiente. Rio de Janeiro: Lumen Juris, 2019. 
 
COELHO, Fábio Ulhoa. Curso de Direito Civil: família e sucessões. 3. ed. São Paulo: 
Saraiva, 2002. v. 5.  
 
DALBEM, Ingrid. Evolução histórica e Direito de Família. Jurídico Certo, 27 ago. 2021. 
Disponível em: https://juridicocerto.com/p/ingriddalbemtofoli/artigos/evolucao-historica-e-
direito-de-familia-6040. Acesso em: 30 jan. 2025.  
 
DI FELICE, Massimo. A cidadania digital: a crise da ideia ocidental de democracia e 
participação nas redes digitais. São Paulo: Paulus, 2020. 
 
EISLER, Riane. O cálice e a espada: nosso passado, nosso futuro. Trad. Tônia van Acker. 
São Paulo: Palas Athena, 2007. 
 
FREYRE, Gilberto. Casa-grande e senzala. Lisboa: Livros do Brasil, 1957. 
 
GIDDENS, Anthony. Modernidade e identidade. Trad. Plinio Dentzien. Rio de Janeiro: Zahar, 
2002. 
 
MCCANN, Hannah et al. O livro do feminismo. Trad. Ana Rodrigues. Rio de Janeiro: Globo 
Livros, 2019. 
 
MELLO, Luiz. Novas famílias: conjugalidade homossexual no Brasil contemporâneo. Rio de 
Janeiro: Garamond, 2005. 
 
MONTEIRO, Christiane Schorr. A Luta das Mulheres por Reconhecimento. In: BERTASO, 
João Martins (Org.). Cidadania, diversidade e reconhecimento. Santo Ângelo: FURI, 2009. 
 



 

284 
 

 
RAMOS, André de Carvalho. Curso de Direitos Humanos. 4. ed. São Paulo: Saraiva, 2017. 
 
RAMOS, Artur. As culturas negras no novo mundo. 3. ed. São Paulo: Ed. Nacional, 1979. 
 
RAMOS, Lázaro. A minha pele. Rio de Janeiro: Objetiva, 2017. 
 
RIBEIRO, Djamila. Lugar de fala. São Paulo: Jandaíra, 2023. (Feminismos Plurais.). 
 
ROUDINESCO, Elisabeth. A Família em desordem. Trad. André Telles. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2003. 
 
SEVERI, Fabiana Cristina. Enfrentamento à violência doméstica contra as mulheres e à 
domesticação da Lei Maria da Penha: elementos do projeto jurídico feminista no Brasil. 
2017. 125 f. Tese (Concurso de Livre-Docência) – Universidade de São Paulo, Ribeirão 
Preto, 2017.  
 
SILVA, Eduardo. Barões e escravidão: três gerações de fazendeiros e a crise da estrutura 
escravista. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1984. 
 
SILVA, Luís Antônio Vieira da. História interna do direito romano privado até Justiniano. 
Brasília: Senado Federal; Conselho Editorial, 2008. (Edições do Senado Federal). v. 106. 
Disponível em: 
https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/573543/000856362_Historia_interna_dir
eito_romano.pdf. Acesso em: 02 maio 2025. 
 
SOUZA, Jessé. A elite do atraso. Rio de Janeiro: Estação Brasil, 2019.  
 
VEIGA, Edison. Escravo ou escravizado? O debate que reflete a mudança de como Brasil 
enxerga a escravidão. BBC News Brasil, 20 nov. 2024. Disponível em: 
https://g1.globo.com/noticia/2024/11/20/escravo-ou-escravizado-o-debate-que-reflete-
mudanca-de-como-brasil-enxerga-a-escravidao.ghtml. Acesso em: 09 maio 2025. 
 
WALD, Arnold. Direito de Família. São Paulo: Revista dos Tribunais, 1998.  
 
ZIRBEL, Ilze. Ondas do feminismo. Blogs de Ciência da Universidade Estadual de 
Campinas: Mulheres na Filosofia, Campinas, v. 7, n. 2, p. 10-31. 2021. 


