
 

 

 

QUANDO O GOSPEL CRIOU O ROCK: A HISTÓRIA SILENCIADA DE 

SISTER ROSETTA THARPE1 

WHEN GOSPEL CREATED ROCK: THE SILENCED STORY OF SISTER ROSETTA 

THARPE 

 

José Luiz Domingues2 

 

Resumo: Este artigo propõe uma reflexão sobre a trajetória de Sister Rosetta Tharpe, mulher 
negra, guitarrista e cantora cuja sonoridade emergiu das raízes do gospel e se expandiu para 
o que hoje chamamos de rock & roll. Mais do que uma biografia, trata-se de um estudo sobre 
como a música negra, quando atravessada pela espiritualidade e pela experiência coletiva do 
culto, gerou uma linguagem que uniu corpo, fé e rebeldia. O problema central da pesquisa 
interroga: como a fusão entre o sagrado e o secular na obra de Tharpe reconfigura as 
narrativas sobre a origem do rock? Ao revisitar sua história, busca-se iluminar o que foi 
silenciado pelas estruturas raciais e de gênero que moldaram a indústria musical do século 
XX. A pesquisa dialoga com autores que abordam a espiritualidade como força estética e 
política na música negra, compreendendo que, em Tharpe, a fé não é limite é potência 
criadora. O artigo também propõe pontes com a educação musical inclusiva, ao reconhecer 
na artista um símbolo de resistência, invenção e liberdade sonora. 

Palavras-chave: Sister Rosetta Tharpe. Música negra. Gospel. Espiritualidade. Rock & roll. 

 

Abstract: This article offers a reflection on the journey of Sister Rosetta Tharpe, a Black 
woman, guitarist, and singer whose sound emerged from the roots of gospel and expanded 
into what we now call rock & roll. More than a biography, it is a study of how Black music — 

 
1  Este artigo integra parcialmente a pesquisa de doutorado “A Experiência Negra na Música e sua 

Interseção com a Espiritualidade: Uma Abordagem Inclusiva na Educação Básica”, orientada pelo 
Prof. Dr. Iuri Andrés Reblin, e dialoga com a temática da música negra e suas expressões 
espirituais na formação do rock. 

2  Doutorando em Teologia pela Faculdades EST (São Leopoldo), Mestre em Educação pela 
Universidade Estadual do Rio Grande do Sul (UERGS) (2022). Licenciado em Música pelo Centro 
Universitário Metodista IPA (2014). Pós-graduado em Mentored Teacher Education pela 
Universidade de Tampere (Finlândia) (2022). Pós-graduado em Educação Inclusiva pela 
Faculdade de Educação São Luiz. (2017) Graduado em Processos Gerenciais pelo Centro 
Universitário Internacional (2012). Atualmente, é professor na Escola de Aplicação Feevale. 
Possui experiência na área de Artes, com ênfase em Instrumentação Musical, atuando 
principalmente nos temas de interdisciplinaridade, trabalho pedagógico e educação musical como 
músico acompanha artistas da música brasileira em festivais e apresentações. E-mail: 
gularte.jld@gmail.com 



 

220 
 

infused with spirituality and collective worship — created a language that united body, faith, 
and rebellion. The central research question asks: how does the fusion between the sacred 
and the secular in Tharpe’s work reframe the narratives about the origin of rock? Revisiting 
her story sheds light on what has been silenced by racial and gender structures that shaped 
the 20th-century music industry. The research engages with authors who explore spirituality 
as both aesthetic and political power within Black music, understanding that, in Tharpe, faith 
is not a boundary — it is creative force. The article also builds bridges with inclusive music 
education, recognizing in Tharpe a symbol of resistance, invention, and sonic freedom. 

Keywords: Sister Rosetta Tharpe. Black music. Gospel. Spirituality. Rock & roll. 

 

INTRODUÇÃO 

A história da música popular moderna foi contada, em grande parte, a partir de uma 

lógica que privilegia o masculino, o branco e o ocidental como centros de inovação. Nessa 

narrativa, o rock & roll costuma ser apresentado como fruto de uma juventude rebelde dos 

anos 1950, personificada por nomes como Elvis Presley, Bill Haley ou Jerry Lee Lewis. No 

entanto, muito antes da consagração desses ícones, uma mulher negra, nascida no sul dos 

Estados Unidos, já empunhava uma guitarra elétrica, cantando sobre fé, corpo e libertação: 

Sister Rosetta Tharpe.  

O tema deste artigo é a relação entre o gospel e o rock, analisada a partir da trajetória 

de Tharpe como símbolo de uma genealogia sonora silenciada. O problema de pesquisa se 

estrutura na seguinte pergunta: de que modo a fusão entre o sagrado e o secular em sua obra 

contribui para a criação do rock e, ao mesmo tempo, revela as omissões raciais e de gênero 

que marcaram sua história?  

A relevância desta investigação reside no reconhecimento da experiência negra como 

força estética e espiritual que atravessa as origens do rock. Em Tharpe, a música é tanto 

oração quanto invenção: seu timbre elétrico, seu fraseado sincopado e sua performance 

corporal revelam uma espiritualidade insurgente, capaz de transgredir os limites impostos pela 

segregação racial e pelas normas religiosas de seu tempo. 

O referencial teórico dialoga com autoras e autores que compreendem a música negra 

como campo de resistência e espiritualidade — entre eles Gayle Wald3, em Shout, Sister, 

 
3  WALD, Gayle. Shout, Sister, Shout! The Untold Story of Rock-and-Roll Trailblazer Sister Rosetta 

Tharpe. Boston: Beacon Press, 2007. 



 

221 
 

Shout, Paul Gilroy4, em The Black Atlantic, e bell hooks5, que reflete sobre a “cura pela 

expressão estética” em contextos de opressão. Essas perspectivas são atravessadas por uma 

leitura afrodiaspórica da arte, em que o som é memória, corpo e transcendência. 

O método adotado é qualitativo e analítico, baseado na revisão bibliográfica, na escuta 

de gravações históricas e na análise cultural dos contextos em que Tharpe atuou. Busca-se 

compreender como sua arte, nascida no chão da igreja pentecostal, expandiu-se para os 

palcos do mundo, desafiando fronteiras entre o espiritual e o profano, o feminino e o virtuoso, 

o negro e o universal. 

Assim, mais do que reconstituir fatos, este artigo pretende restaurar sentidos, 

recolocando Sister Rosetta Tharpe no centro da narrativa sobre o nascimento do rock e 

reconhecendo nela uma voz ancestral que transformou a fé em ritmo e resistência. A história 

de Sister Rosetta Tharpe começa no solo fértil do Sul profundo dos Estados Unidos, onde 

espiritualidade e resistência se entrelaçavam nas comunidades negras do início do século XX. 

Nascida Rosetta Nubin, em Cotton Plant, Arkansas, em 1915, Tharpe cresceu em meio ao 

som dos spirituals, dos hinos pentecostais e das batidas rítmicas que transformavam o culto 

em experiência sensorial. Sua mãe, Katie Bell Nubin, missionária da Church of God in Christ 

(COGIC), acreditava que a música era uma forma de pregação. Foi nesse ambiente que 

Rosetta aprendeu a ver na guitarra não apenas um instrumento, mas um canal de 

transcendência — uma extensão da própria voz espiritual.  

Desde criança, Tharpe acompanhava a mãe nas viagens missionárias, cantando e 

tocando em cultos itinerantes. A tradição pentecostal, marcada pela improvisação, pelo corpo 

em movimento e pela liberdade de expressão espiritual, moldou profundamente sua forma de 

tocar e cantar. No espaço da igreja, o som não se restringia à harmonia: era testemunho e 

catarse. Essa dimensão comunitária e corporal do culto negro pentecostal seria a base 

estética que, décadas mais tarde, se transformaria no pulso do rock.  

Nos anos 1930, já em Chicago e depois em Nova York, Tharpe começou a se 

apresentar fora do circuito estritamente religioso. Sua gravação de “Rock Me” (1938), 

 
4  GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge: Harvard 

University Press, 1993. 
5  HOOKS, bell. Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom. New York: 

Routledge, 1994. 



 

222 
 

acompanhada pela orquestra de Lucky Millinder, revelou ao público algo inédito: uma mulher 

negra empunhando uma guitarra elétrica e cantando com intensidade espiritual, mas em um 

contexto popular. O título da canção — “balança-me” — é tanto uma súplica devocional quanto 

uma metáfora corporal. O verbo “rock” carrega o duplo sentido de embalar e agitar, unindo o 

êxtase religioso ao prazer rítmico.  

É nesse instante que a história se bifurca. Enquanto a indústria fonográfica começava 

a segmentar a música por raça e mercado — gospel para o sagrado, blues para o profano, 

jazz para o entretenimento —, Sister Rosetta Tharpe transgredia fronteiras. Sua música não 

cabia nas categorias do tempo: ela era, simultaneamente, oração e espetáculo, fé e ritmo, 

sagrado e popular.  

Em termos de sonoridade, Tharpe foi pioneira. Antes mesmo de Chuck Berry, ela já 

utilizava riffs sincopados, slides expressivos e frases rítmicas agressivas que, mais tarde, 

definiriam o vocabulário do rock & roll. Sua presença de palco — o corpo vibrando, o sorriso, 

a energia contagiante — incorporava a alegria do culto pentecostal, mas deslocada para o 

espaço público, para os teatros e clubes.  

Ao observar suas primeiras gravações, percebemos o que Gayle Wald6 chama de 

“espiritualidade elétrica”: um gesto que traduz o sagrado em potência sonora. Tharpe não 

rompe com a igreja; ela a reinterpreta no amplificador. Assim, ao mesmo tempo em que abria 

caminhos para a música popular moderna, questionava os limites entre devoção e expressão 

artística, entre o que se podia cantar diante de Deus e diante do mundo.  

Falar de Sister Rosetta Tharpe é falar de uma artista que habitou o entre- lugar — esse 

espaço simbólico onde o sagrado e o profano não se anulam, mas se interpenetram. A música 

de Tharpe é um território liminar: a fé é o ponto de partida, mas o corpo, o palco e o público 

transformam a experiência espiritual em comunhão estética. Essa travessia é essencial para 

compreender o que Mircea Eliade define como a dialética entre o sagrado e o profano. Para 

o autor, “o sagrado manifesta-se sempre como uma realidade de ordem diferente daquela das 

experiências naturais” — mas o profano é o campo onde o humano traduz o mistério em gesto, 

rito e criação7. 

 
6  WALD, 2007. 
7  ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: A natureza da religião. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

p. 78.  



 

223 
 

 

O ENCONTRO ENTRE O SAGRADO E O SECULAR 

Em Tharpe, essa passagem se torna audível. Quando ela leva o gospel para os clubes 

e rádios nos anos 1940, não está “secularizando” a fé, mas reencenando o sagrado em outro 

cenário. O microfone substitui o púlpito; o público, a congregação. A experiência do culto se 

desdobra no espetáculo, e o palco torna-se um novo templo — onde a eletricidade da guitarra 

é a nova forma de transcendência. A canção “Strange Things Happening Every Day” (1944) 

é o ápice dessa transição. Gravada com acompanhamento de piano, bateria e guitarra 

elétrica, a música mantém a estrutura rítmica do gospel, mas com andamento acelerado, 

balanço dançante e timbre amplificado — uma fusão que muitos críticos apontam como a 

primeira gravação de rock & roll da história. Mais do que um marco sonoro, trata-se de um ato 

simbólico: o milagre (“coisas estranhas acontecendo todos os dias”) é a metáfora da 

transformação espiritual e social que a artista encenava em cada nota.  

O gesto de Tharpe dialoga também com o que bell hooks8 chama de “cura pela estética 

negra”. Para hooks, a expressão artística afrodiaspórica é um modo de reconectar corpo e 

alma em um mundo que historicamente tentou separá-los. Assim, quando Rosetta Tharpe 

subia ao palco com seu vestido de lantejoulas e sua Gibson branca, ela não apenas desafiava 

o racismo e o patriarcado de seu tempo — ela ritualizava a liberdade. O som elétrico tornava-

se a linguagem da alma que não se deixa domesticar. Sob essa perspectiva, a passagem do 

sagrado ao secular em Tharpe não é perda de pureza, mas renovação do rito. Se, para Eliade 

o sagrado é aquilo que irrompe e “quebra a homogeneidade do espaço profano”9, a guitarra 

de Tharpe é exatamente essa ruptura sonora: um hierofania elétrica — uma manifestação do 

divino por meio do som amplificado. O rock, portanto, não nasce de uma profanação do 

gospel, mas de uma revelação estética que traduz o êxtase espiritual em ritmo e corpo. 

Como observa Gayle Wald10, Tharpe encarnava a tensão entre a devoção e a 

performance, mas nunca as via como opostas. Ela afirmava: “Minha música é para Deus, 

mesmo quando o mundo a escuta dançando.” (tradução nossa). Esse entrelaçamento de 

 
8  HOOKS, 1994. 
9  ELIADE, 1992, p. 84.  
10  WALD, 2007. 



 

224 
 

dimensões — a fé e o prazer, o culto e o show, a oração e a batida — redefine o lugar da 

mulher negra na música: não mais como voz do sofrimento, mas como condutora da 

manifestação divina no espaço público. 

Desse modo, o “entre” de Rosetta Tharpe é também o “entre” da própria cultura 

afrodiaspórica: espaço de sobrevivência e invenção, onde o sagrado se reinventa no cotidiano 

e o profano se espiritualiza pelo som. Na fronteira entre o altar e o palco, ela não perde a fé 

— ela a amplifica. 

LEGADO, ESPIRITUALIDADE E INCLUSÃO 

Pensar a espiritualidade no contexto da música negra é compreender que ela 

ultrapassa a dimensão da fé individual e se constitui como patrimônio coletivo e histórico, 

enraizado em trajetórias de resistência, criação e pertencimento. Nesse horizonte, o conceito 

de Atlântico Negro, formulado por Paul Gilroy11, oferece um marco interpretativo central: a 

experiência da diáspora africana não é apenas geográfica, mas também espiritual e estética. 

Para Gilroy12, o Atlântico é mais que uma travessia física — é um território simbólico, onde a 

dor da dispersão se transforma em potência criadora, e a música se torna a linguagem de 

uma identidade transnacional. Para o autor, ao propor a noção de Atlântico Negro, ele oferece 

um deslocamento do olhar eurocêntrico da modernidade e propõe compreender a diáspora 

africana como um sistema transnacional de trocas culturais e espirituais. Nesse fluxo de 

corpos, sons e memórias, a música negra se torna um arquivo espiritual da experiência da 

travessia — um modo de transformar a dor em expressão estética e o exílio em pertencimento.  

Ao ser trazido para o campo da educação musical, o conceito de Gilroy13 nos convida 

a repensar o ensino de música como ato de escuta das heranças afrodiaspóricas. O tambor, 

o canto e o corpo não são apenas instrumentos pedagógicos, mas lugares de memória e 

transcendência. Cada ritmo carrega uma teologia implícita, uma forma de orar com o corpo e 

de celebrar a vida em meio à adversidade.  

A partir desse referencial, é possível compreender a espiritualidade negra como 

processo de reelaboração da existência diante da ruptura. No corpo da música, da dança e 

 
11  GILROY, 1993. 
12  GILROY, 1993. 
13  GILROY, 1993. 



 

225 
 

do canto, há uma memória viva que conecta o continente africano às Américas, 

ressignificando o sofrimento em comunhão, e a ausência em presença. O som, nesse 

contexto, é herança e renascimento. Cada gesto musical é, portanto, ato de rememoração e 

resistência, como indica James Cone ao afirmar que “a música negra é teologia cantada — o 

testemunho de um povo que transforma o desespero em esperança”14.  

Ao dialogar com essa tradição, as concepções de Humberto Maturana15 e Leonardo 

Boff16, permitem compreender a espiritualidade como dimensão ontológica e ecológica que 

sustenta a convivência e o cuidado. Maturana, ao afirmar que “amar é reconhecer o outro 

como legítimo na convivência”17, propõe uma espiritualidade imanente e relacional, fundada 

no vínculo e na aceitação. Boff, por sua vez, ao definir espiritualidade como “o eixo integrador 

do ser humano com o cosmos e com o outro”18, amplia o sentido dessa experiência para uma 

ecologia do espírito, onde a comunhão com a Terra e com o corpo se torna gesto sagrado. 

Ambos convergem ao deslocar o sagrado do espaço religioso institucional para o espaço da 

vida vivida — a mesma espiritualidade que Paul Gilroy19, identifica nos sons do Atlântico 

Negro, e que se manifesta na voz de Sister Rosetta Tharpe, no swing do gospel, e na pulsação 

coletiva do tambor afro-brasileiro.  

Nessa confluência, a espiritualidade não é uma categoria teológica isolada, mas uma 

epistemologia encarnada, que articula corpo, memória e comunidade. Essa perspectiva 

dialoga diretamente com a educação musical inclusiva, campo em que a prática sonora se 

torna espaço de encontro e reconstrução de sentido. Quando uma criança, 

independentemente de suas condições cognitivas, motoras ou afetivas, é convidada a criar 

som, ritmo e melodia, ela também é convocada a participar de uma experiência de 

pertencimento.  

 
14  CONE, James H. The Spirituals and the Blues: An Interpretation. New York: Orbis Books, 1972. p. 

93. 
15  MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. A árvore do conhecimento: As bases biológicas da 

compreensão humana. Campinas: Psy II, 1997. MATURANA, Humberto; VERDEN-ZÖLL, Gerda. 
Amar e brincar: fundamentos esquecidos do humano — do patriarcado à democracia. São Paulo: 
Palas Athena, 1999. 

16  BOFF, Leonardo. Espiritualidade: O caminho da transformação interior. Petrópolis: Vozes, 1999. 
BOFF, Leonardo. Espiritualidade: o caminho do ser. Petrópolis: Vozes, 2001. 

17  MATURANA; VARELA, 1997, p. 52.  
18  BOFF, 1999, p. 45.  
19  GILROY, 1993. 



 

226 
 

A musicalização inclusiva, nesse sentido, é um ato espiritual no sentido maturaniano: 

promove o reconhecimento do outro como legítimo na convivência sonora. Em sala de aula, 

o ritmo coletivo refaz o que o Atlântico Negro simboliza: o reencontro de vozes diversas que 

se escutam, se afirmam e se transformam mutuamente.  

O educador musical, inspirado por essa leitura, torna-se mediador do sagrado 

cotidiano — não no sentido dogmático, mas como aquele que cria condições para que o som 

se converta em vínculo e expressão. Ao permitir que crianças de diferentes origens e 

habilidades criem juntas, o professor reinventa, em pequena escala, a travessia do Atlântico 

Negro: faz do aprendizado musical um processo de cura simbólica, onde a diferença não 

separa, mas harmoniza.  

Assim, a espiritualidade, compreendida pela lente de Maturana20, Boff21 e da Teologia 

Negra, é também princípio educativo e inclusivo. Ela nos recorda que o ato de ensinar música 

é sempre um ato de libertação — e que o som, como ensinou Rosetta Tharpe, pode conter 

ao mesmo tempo a voz do sagrado e o grito da liberdade.  

Nesse horizonte, a espiritualidade emerge não como crença ou dogma, mas como 

modo de estar no mundo — uma forma de relação consigo, com o outro e com o cosmos, 

fundada no amor e na aceitação da existência do outro como legítimo. 

A ESPIRITUALIDADE COMO ONTOLOGIA DA RELAÇÃO 

A saber, para Maturana, “todo ato de conhecer é um ato de convivência”22, e conhecer 

implica uma relação afetiva e ética com o outro. Assim, o que chamamos de “espiritualidade” 

pode ser lido como a consciência da interdependência da vida, a experiência de pertença a 

uma rede maior de existência. Em termos críticos, ele rompe com a visão cartesiana do sujeito 

isolado e propõe uma ontologia relacional — o ser humano como ser de vínculos. Isso ressoa 

com as tradições afrodiaspóricas, nas quais o corpo, o ritmo e o canto são modos de conexão 

espiritual com o coletivo e com o mundo natural.  

No pensamento de Maturana, o amor é o fundamento biológico da socialização. Ele 

define o amor como a emoção que torna possível o reconhecimento mútuo — “aceitar o outro 

 
20  MATURANA; VARELA, 1997; MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999. 
21  BOFF, 2001. 
22  MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999, p. 56.  



 

227 
 

como legítimo outro na convivência”23. Essa afirmação tem implicações espirituais profundas: 

o amor não é apenas sentimento moral, mas condição biológica da vida em comunidade. 

Criticamente, Maturana desloca a espiritualidade do campo religioso para o da biologia da 

emoção: ser espiritual é ser capaz de viver na emoção do amor, da cooperação e da 

linguagem poética. 

Espiritualidade e Linguagem 

A linguagem, para Maturana24, é também um fenômeno espiritual. Ela cria mundos. 

Através da linguagem, os seres humanos inventam realidades simbólicas — a arte, a música, 

o mito. Em termos críticos, isso aproxima a noção maturaniana de espiritualidade da ideia de 

performatividade sagrada de autores como Mircea Eliade ou Paul Tillich: o sagrado não está 

“lá fora”, mas se manifesta no ato humano de criar sentido. Assim, quando uma comunidade 

canta, dança ou toca, ela recria o mundo; e esse gesto é, para Maturana, um ato de 

espiritualidade vivida, mesmo sem invocar uma entidade divina.  

Do ponto de vista teológico e fenomenológico, pode-se apontar uma limitação no 

pensamento de Maturana25: sua visão da espiritualidade não inclui a transcendência, o 

mistério ou o sagrado como “outro” do humano. Sua espiritualidade é imanente — ela está na 

vida mesma. Críticos poderiam dizer que, ao eliminar o transcendente, ele reduz a 

espiritualidade à biologia do afeto. Contudo, sua proposta é radicalmente ética: ela reencanta 

o humano pela presença, não pela promessa. 

Diálogo com a Música e a Experiência Negra 

A compreensão da espiritualidade na música negra não deve ser vista como algo 

exterior, mas como uma forma de conhecer e de viver. Quando o corpo pulsa, canta, 

improvisa, ele expressa a mesma “biologia do amor” que Maturana26 descreve. Essa visão se 

 
23  MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999, p. 58.  
24  MATURANA, Humberto; VERDEN-ZÖLLER, Gerda. A ontologia da realidade. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2004.  
25  MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 2004.  
26  MATURANA; VARELA, 1997. 



 

228 
 

conecta com a ideia de religião vivida da Nancy Ammerman27 e com a teologia da resistência 

de James Cone28, construindo um campo de diálogo entre ciência, arte e fé.  

Ademais, em Maturana29, a espiritualidade é um fenômeno da convivência amorosa; 

uma dimensão ontológica da vida, onde conhecer e amar são inseparáveis. Sua proposta é 

não confessional, mas radicalmente ética: propõe uma espiritualidade do cotidiano, do vínculo 

e do cuidado. Críticos teológicos podem vê-la como espiritualidade sem transcendência; 

contudo, seu valor está em recolocar o humano no centro da experiência do sagrado vivido 

— o sagrado como presença do outro.  

Logo, a espiritualidade, compreendida como dimensão fundante da existência, 

atravessa distintas tradições e campos do saber. Em Amar e Brincar, Maturana e Verden-Zöll 

afirmam que o amor é o fundamento da vida social, pois “todo sistema vivo se conserva na 

emoção que sustenta a coexistência”30. Assim, a espiritualidade é entendida como fenômeno 

relacional e ontológico, enraizado na experiência concreta do viver, no cuidado e na cocriação 

da realidade.  

Essa perspectiva encontra ressonância na teologia de Leonardo Boff que compreende 

a espiritualidade como a “dimensão mais profunda do ser humano, aquela que o abre à 

totalidade, à comunhão com os outros e com o cosmos”31. Boff, em Espiritualidade: o caminho 

do ser32, desloca a espiritualidade do domínio exclusivamente religioso e a insere no âmbito 

da ecologia integral — a experiência de pertencer a uma teia viva e interdependente.  

Assim como Maturana33, Boff34 recusa o dualismo entre corpo e espírito, propondo 

uma visão encarnada e terrena da espiritualidade: viver espiritualmente é viver em comunhão, 

é perceber-se parte da vida maior que nos envolve. 

 

 

 
27  AMMERMAN, Nancy T. Studying lived religion: contexts and practices. New York: New York 

University Press, 2021. 
28  CONE, 1972. 
29  MATURANA; VARELA, 1997. 
30  MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999, p. 29.  
31  BOFF, 2001, p. 84. 
32  BOFF, 2001. 
33  MATURANA; VARELA, 1997. 
34  BOFF, 1999. 



 

229 
 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao aproximar Maturana e Boff, delineia-se uma espiritualidade do cuidado e da 

relação, onde o amor, a ética e a consciência ecológica se tornam expressões do sagrado 

imanente. Mas, para além dessa dimensão ontológica e ecológica, é preciso reconhecer o 

caráter histórico e político da espiritualidade, sobretudo quando se trata das experiências da 

diáspora africana.  

A espiritualidade, para além de sua dimensão religiosa, constitui o eixo ontológico que 

sustenta o ser humano em sua relação com o mundo. Em Humberto Maturana35, a 

espiritualidade não se define como dogma, mas como expressão biológica e relacional do 

amor — a capacidade de reconhecer o outro como legítimo em sua diferença. A emoção do 

amor, segundo ele, funda o social e, portanto, o humano. Assim, toda prática educativa que 

se orienta pelo cuidado e pela escuta opera no domínio espiritual. Leonardo Boff, por sua vez, 

amplia esse horizonte ao compreender a espiritualidade como “energia que anima e perpassa 

tudo”36, uma dimensão de comunhão cósmica e ética.  

O encontro entre Boff37 e Maturana38 revela uma ponte fecunda entre biologia e 

teologia: ambos reconhecem no viver-com uma dimensão sagrada que antecede o discurso 

religioso. Esse sagrado — nas palavras de Mircea Eliade39 — está “entre o profano”, 

revelando-se nas ações cotidianas, na convivência, no canto, no toque do tambor e na escuta 

sensível que sustenta a educação inclusiva.  

Nesse sentido, a Teologia Negra — inaugurada por James H. Cone e desenvolvida 

por pensadores como Howard Thurman — amplia o horizonte de Maturana e Boff ao situar a 

espiritualidade no campo da resistência e da libertação. Para Cone, “a música negra é a 

teologia em forma sonora”40. Nos spirituals, nos blues e no gospel, a fé não se expressa por 

 
35  MATURANA; VARELA, 1997. 
36  BOFF, 1999, p. 76. 
37  BOFF, 1999. BOFF, 2001. 
38  MATURANA; VARELA, 1997. MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999. 
39  ELIADE, 1992. 
40  CONE, 1972, p. 92.  



 

230 
 

doutrinas, mas pela experiência de um povo que transforma dor em canto, cativeiro em 

comunhão, e exclusão em transcendência.  

Assim, a espiritualidade negra é ato de sobrevivência e afirmação ontológica — uma 

forma de dizer “eu existo” diante de um mundo que tenta silenciar essa existência. Enquanto 

Maturana41 fala do amor como emoção fundante da vida e Boff42 do cuidado como expressão 

cósmica do ser, Cone43 fala do amor como resistência, o mesmo amor que se manifesta no 

gesto de cantar diante da opressão. O ponto de convergência é a compreensão de que o 

humano só se realiza plenamente na relação com o outro e com o todo — seja esse outro o 

cosmos, o semelhante ou o próprio Deus da vida. Esse tríplice leitura permite pensar a música 

negra (especialmente a de Sister Rosetta Tharpe e o gospel como matriz do rock) como 

território onde essas dimensões se cruzam: a emoção vital (Maturana), o pertencimento à 

totalidade (Boff) e a libertação do corpo e da voz (Cone). 

Portanto, o gesto musical da tradição afro-americana e afro-brasileira não é apenas 

expressão estética, mas prática espiritual e política: cantar é cuidar, resistir e existir. Nesse 

sentido, a espiritualidade torna-se o próprio modo de ser no mundo — um espaço onde o 

humano, o divino e o artístico se reencontram. A inclusão, neste contexto, ultrapassa a 

dimensão legal ou institucional. Trata-se de um gesto espiritual e epistêmico, que reconhece 

no outro — especialmente no corpo negro, no corpo diverso, no corpo com deficiência — uma 

expressão singular do sagrado. A pedagogia da escuta, quando atravessada pela música, 

torna-se um lugar de mediação entre mundos, onde o som é linguagem de reconciliação.  

Na prática da educação musical inclusiva, a espiritualidade emerge como energia de 

pertencimento e partilha. As experiências sonoras com crianças inclusivas, por exemplo, 

revelam que o ritmo, o timbre e a pulsação não são apenas conteúdos musicais, mas formas 

de comunicação afetiva. O som, nesse sentido, é um território comum onde todos podem ser, 

sentir e criar — uma tradução pedagógica do princípio maturaniano do “viver em rede de 

conversações”.  

A educação musical é também teologia e biologia do encontro. É compreender que a 

espiritualidade, longe de ser um campo separado, é o próprio fundamento da inclusão e da 

 
41  MATURANA; VERDEN-ZÖLL, 1999. 
42  BOFF, 2001. 
43  CONE, 1972.  



 

231 
 

vida em comunidade. No Atlântico Negro, o som é testemunho da travessia, mas também da 

esperança. Na escola, ele pode se tornar o ponto de convergência entre ética, estética e fé 

no humano.  

Por fim, a música deixa de ser mero conteúdo e se torna ritual pedagógico de cura e 

reconexão. Nela, a escuta é oração; o gesto é comunhão; o ritmo é memória viva da 

ancestralidade que nos habita. E é nesse espaço entre o sagrado e o cotidiano que a 

educação se torna, enfim, um ato de libertação. 

REFERÊNCIAS 

AMMERMAN, Nancy T. Studying lived religion: contexts and practices. New York: New York 
University Press, 2021. 
 
BOFF, Leonardo. Espiritualidade: O caminho da transformação interior. Petrópolis: Vozes, 
1999.  
 
BOFF, Leonardo. Espiritualidade: o caminho do ser. Petrópolis: Vozes, 2001. 
 
CONE, James H. The Spirituals and the Blues: An Interpretation. New York: Orbis Books, 
1972.  
 
ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: A natureza da religião. São Paulo: Martins Fontes, 
1992. 
 
GILROY, Paul. The Black Atlantic: Modernity and Double Consciousness. Cambridge: 
Harvard University Press, 1993. 
 
HOOKS, bell. Teaching to Transgress: Education as the Practice of Freedom. New York: 
Routledge, 1994. 
 
MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. A árvore do conhecimento: As bases 
biológicas da compreensão humana. Campinas: Psy II, 1997.  
 
MATURANA, Humberto; VERDEN-ZÖLL, Gerda. Amar e brincar: fundamentos esquecidos 
do humano — do patriarcado à democracia. São Paulo: Palas Athena, 1999. 
 
MATURANA, Humberto; VERDEN-ZÖLLER, Gerda. A ontologia da realidade. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2004.  
 
WALD, Gayle. Shout, Sister, Shout! The Untold Story of Rock-and-Roll Trailblazer Sister 
Rosetta Tharpe. Boston: Beacon Press, 2007. 


