
 

182 
 

 

PASTORALIDADE CÚMPLICE OU PROFÉTICA? MULHERES, ABUSO 

SEXUAL E PODER PATRIARCAL EM COMUNIDADES EVANGÉLICAS 

BRASILEIRAS 

PASTORAL CARE COMPLICIT OR PROPHETIC? WOMEN, SEXUAL ABUSE, AND 

PATRIARCHAL POWER IN BRAZILIAN EVANGELICAL COMMUNITIES 

 

Janaína Brito de Assis Freitas1 

 

Resumo: Este trabalho é fundamentado em pesquisa que investiga a legitimação religiosa do 
abuso sexual em discursos pastorais, propondo uma análise crítica das concepções 
sociológicas de gênero e dos exercícios de poder que permeiam a pastoralidade em igrejas 
evangélicas brasileiras. O objetivo é analisar como tais discursos contribuem para a 
perpetuação da violência sexual e propor alternativas teológico-pastorais que promovam 
justiça para meninas e mulheres. A pesquisa, de abordagem qualitativa, baseia-se na análise 
das trajetórias e memórias de mulheres evangélicas que vivenciaram abuso sexual na 
juventude por parte de pastores. Evidencia-se como o teologismo patriarcal, entendido como 
a teologização da desigualdade de gênero e da submissão feminina, contribui para o 
silenciamento das mulheres sobreviventes e para a perpetuação da violência, tornando a 
instituição cúmplice de um ciclo contínuo de sofrimento. O estudo demonstra a urgência de 
uma pastoralidade crítica e informada, capaz de desconstruir discursos que endossam o 
controle sobre o corpo e a subjetividade feminina. Aborda-se a naturalização da agressão 
sexual pela autoridade do autor da violência e a instrumentalização da religião para justificar 
os abusos. A análise, que se alinha aos eixos Terra, Pão e Paz — ao discutir a exploração 
dos corpos (Terra), as relações de poder desiguais (Pão) e a necessidade de desmantelar 
estruturas de violência para alcançar a plenitude da vida (Paz) —, convoca à reflexão sobre 

 
1  Doutoranda em Ciências da Religião pela Universidade Metodista de São Paulo, com bolsa de 

fomento da CAPES, onde também concluiu o mestrado e a graduação em Teologia. Atua na linha 
de pesquisa “Religião e Dinâmicas Socioculturais”, com ênfase em Teologia Pastoral e Social. 
Dedica-se ao estudo das violências contra meninas e mulheres em contextos religiosos, articulando 
espiritualidade, gênero, hermenêutica feminista e decolonialidade. É autora dos conceitos 
"Teologismo Patriarcal", que nomeia estruturas teológicas de dominação, e "Teologia Feminista da 
Recusa", que se constrói como uma epistemologia do testemunho e expressa as respostas 
espirituais e éticas protagonizadas por mulheres. Sua reflexão afirma as mulheres como sujeitos 
teológicos e propõe uma espiritualidade crítica, emancipatória e encarnada, capaz de ressignificar 
o sagrado a partir das experiências de fé vividas por mulheres evangélicas e protestantes. É 
integrante do grupo de estudos de Gênero e Religião Mandrágora e membro da Rede Brasileira de 
Teólogas. ORCID: https://orcid.org/0009-0001-2824-0466. E-mail: janainaassisfreitas@gmail.com 



 

183 
 

os fundamentos de uma prática pastoral que promova a justiça de gênero e o verdadeiro 
Evangelho da Paz. Conclui-se que o enfrentamento do teologismo patriarcal e o 
desenvolvimento de uma Teologia Feminista da Recusa constituem caminhos essenciais para 
a construção de espaços eclesiais seguros e inclusivos, onde a voz das mulheres violentadas 
seja ouvida e a dignidade humana esteja no centro da prática pastoral. 

Palavras-chave: Pastoralidade. Mulheres. Abuso sexual. Teologismo patriarcal. Teologia 
feminista da recusa. 

 

Abstract: This work is based on research investigating the religious legitimation of sexual 
abuse in pastoral discourses, proposing a critical analysis of sociological conceptions of 
gender and the exercises of power that permeate pastoral work in Brazilian evangelical 
churches. The objective is to analyze how such discourses contribute to the perpetuation of 
sexual violence and to propose theological-pastoral alternatives that promote justice for girls 
and women. The research, using a qualitative approach, is based on the analysis of the 
trajectories and memories of evangelical women who experienced sexual abuse in their youth 
at the hands of pastors. It highlights how patriarchal theologism, understood as the 
theologization of gender inequality and female subjugation, contributes to the silencing of 
surviving women and to the perpetuation of violence, making the institution complicit in a 
continuous cycle of suffering. The study demonstrates the urgency of a critical and informed 
pastoral approach, capable of deconstructing discourses that endorse control over the female 
body and subjectivity. This text addresses the normalization of sexual aggression by the 
authority of the perpetrator and the instrumentalization of religion to justify abuse. The analysis, 
aligned with the themes of Earth, Bread, and Peace—discussing the exploitation of bodies 
(Earth), unequal power relations (Bread), and the need to dismantle structures of violence to 
achieve the fullness of life (Peace)—calls for reflection on the foundations of a pastoral practice 
that promotes gender justice and the true Gospel of Peace. It concludes that confronting 
patriarchal theologism and developing a Feminist Theology of Refusal are essential paths to 
building safe and inclusive ecclesial spaces where the voices of abused women are heard and 
human dignity is at the center of pastoral practice. 

Keywords: Pastoral care. Women. Sexual abuse. Patriarchal theologism. Feminist theology 
of refusal. 

 

INTRODUÇÃO 

A violência sexual contra mulheres em contextos religiosos é um problema persistente 

e pouco enfrentado de modo crítico pelas próprias instituições de fé. No cenário brasileiro, 

comunidades evangélicas, que exercem papel central na vida espiritual e social de milhões 

de pessoas, tornaram-se também espaços de legitimação religiosa do abuso, em que a 

autoridade pastoral e a linguagem bíblica são instrumentalizadas para silenciar as mulheres 

em situação de violências e naturalizar relações de poder desiguais. 



 

184 
 

Essas práticas e estruturas patriarcais contrastam com os Objetivos de 

Desenvolvimento Sustentável (ODS), em especial o ODS 52, que busca alcançar a igualdade 

de gênero e empoderar todas as mulheres e meninas, e o ODS 163, que visa promover 

sociedades pacíficas e inclusivas, com acesso à justiça e instituições eficazes. A perpetuação 

de abusos e silenciamentos nas comunidades de fé evidencia a necessidade de alinhar 

práticas religiosas a essas metas globais de direitos humanos, reforçando a urgência de uma 

pastoralidade profética que promova justiça, cuidado e igualdade. 

O presente estudo parte do problema da legitimação do abuso sexual contra meninas 

em comunidades evangélicas brasileiras, compreendendo que essa autorização não decorre 

da religião em si, mas de discursos e práticas humanas que, ao distorcerem a fé e 

instrumentalizarem a autoridade espiritual, produzem e reforçam violências. Para a análise, 

são mobilizados dois conceitos centrais: o Teologismo Patriarcal, cunhado por mim em 

pesquisa de mestrado4 como categoria analítica e descritiva, que evidencia a teologização 

das estruturas patriarcais de dominação; e a Teologia Feminista da Recusa, atualmente em 

desenvolvimento em minha pesquisa de doutorado, entendida não como normativa, mas 

como chave hermenêutica e horizonte crítico-pastoral capaz de inspirar resistências e 

alternativas aos discursos de opressão. 

Esses dois conceitos dialogam ainda com as noções de pastoralidade cúmplice e 

pastoralidade profética, que proponho pela primeira vez neste artigo. A primeira refere-se às 

práticas e discursos pastorais que, ao silenciar as vozes femininas e minimizar situações de 

violências, acabam reproduzindo e autorizando violações dentro das comunidades de fé. Já 

a pastoralidade profética aponta para a possibilidade de uma prática pastoral de resistência, 

que se alinha à denúncia das estruturas patriarcais e à promoção da justiça de gênero, do 

cuidado reparador e da vida plena das mulheres. 

 
2  NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Objetivo 5: Igualdade de Gênero. [S. l.]: 2024. Disponível em: 

https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5. Acesso em: 20 ago. 2025. 
3  NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Objetivo 16: Paz, Justiça e Instituições Eficazes. [S. l.]: 2024. 

Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/16. Acesso em: 20 ago. 2025. 
4  FREITAS, Janaína B. de A. Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação 

religiosa do abuso sexual em discursos pastorais. 2025. 178 f. Dissertação (Mestrado em Ciências 
da Religião) – Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião, Universidade Metodista de 
São Paulo, São Bernardo do Campo, 2025. Disponível em: 
https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588. Acesso em: 25 nov. 2025. 

https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/16
https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588
https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588


 

185 
 

A pastoralidade cúmplice torna-se visível em sermões que reforçam papéis de gênero 

tradicionais e culpabilizam mulheres, em doutrinas que apresentam a autoridade masculina 

como ordem divina, em leituras bíblicas seletivas que sustentam hierarquias e em práticas e 

estruturas eclesiásticas que excluem mulheres da liderança. Essa categoria não constitui um 

método, mas um objeto de análise, que pode ser examinado por meio da hermenêutica 

feminista da suspeita, da investigação de discursos e documentos institucionais e das 

narrativas produzidas por mulheres. 

Nesse sentido, a pastoralidade profética, ao lado da Teologia Feminista da Recusa, 

encontra seu fundamento na própria prática de Jesus, que chamou mulheres e homens para 

uma comunidade de iguais, conforme propõe Elisabeth Schüssler Fiorenza5, livre das 

hierarquias patriarcais e aberta à partilha da vida em abundância. Essa comunidade, sonhada 

por Cristo e retomada pelas teologias feministas contemporâneas, constitui horizonte 

hermenêutico e crítico para resistir às formas de violências naturalizadas pelas práticas 

cúmplices e para anunciar alternativas de justiça, cuidado e igualdade no seio das igrejas. 

Mais que denúncia, essa abordagem se consolida como ética e epistemologia do 

testemunho, confrontando o uso da religião para legitimar estruturas patriarcais. Ao reivindicar 

autonomia, verdade e autoridade espiritual das mulheres, reafirma e impulsiona releituras 

libertadoras das Escrituras e inspira práticas pastorais que deslocam o centro da teologia para 

a experiência situada das mulheres. Trata-se, assim, de um horizonte teológico que não 

apenas denuncia a sacralização da opressão, mas afirma novas possibilidades de 

comunidade, interpretação e cuidado. 

Assim, o objetivo deste artigo é analisar como discursos e estruturas religiosas 

contribuem para subsidiar abusos e violências sexuais contra meninas e mulheres, ao mesmo 

tempo em que propõe caminhos de desconstrução de discursos patriarcais, reconfiguração 

das práticas pastorais e reconstrução comunitária a partir da Teologia Feminista da Recusa, 

buscando revelar práticas de cuidado, promover a autonomia feminina e desafiar a 

naturalização das hierarquias de gênero nas comunidades religiosas. 

Deste modo, a pesquisa se inscreve em uma abordagem qualitativa, fundamentada na 

análise de narrativas de mulheres evangélicas e no diálogo com teólogas feministas. Com 

 
5  SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. Discipleship of Equals: A Critical Feminist Ekklesia-logy of 

Liberation. New York: Crossroad Publishing, 1993.  



 

186 
 

isso, pretende-se contribuir para os estudos de gênero, religião e pastoral, evidenciando que 

a superação do teologismo patriarcal é condição urgente para a construção de uma 

pastoralidade profética comprometida com a justiça de gênero, a reparação e a vida plena 

das mulheres. 

O CONTEXTO DA LEGITIMAÇÃO RELIGIOSA DA VIOLÊNCIA DE GÊNERO NO BRASIL 

Como fenômeno estrutural, a violência de gênero no Brasil articula fatores sociais, 

culturais e religiosos, e que afeta de maneira particular mulheres inseridas em comunidades 

evangélicas6. Essa violência opera como um sistema de controle e ordem que reproduz o 

mandato de masculinidade, conforme demonstra Rita Segato7. No interior dessas 

comunidades, que exercem forte influência na vida espiritual e cotidiana das fiéis, práticas 

institucionais, discursos pastorais e normas comunitárias podem operar como dispositivos 

simbólicos de manutenção de hierarquias, dificultando a responsabilização de agressores e 

naturalizando desigualdades. As violências enfrentadas pelas mulheres manifestam-se em 

múltiplas formas — física, sexual, psicológica e apropriação de bens e recursos financeiros 

— revelando um cenário de vulnerabilidade estrutural8. 

Do ponto de vista analítico, é necessário reconhecer que a religião, em si mesma, não 

legitima nem produz violências. O que se observa, conforme argumenta Janaína Freitas9, é a 

instrumentalização da fé e da autoridade espiritual por sujeitos e instituições que distorcem 

preceitos religiosos para justificar relações desiguais. Essa instrumentalização insere-se no 

 
6  IPEA – INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA; FBSP – FÓRUM BRASILEIRO DE 

SEGURANÇA PÚBLICA. Atlas da violência 2023. Brasília, DF: Ipea; São Paulo: FBSP, 2023. 
Disponível em: https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2023/12/atlas-da-violencia-
2023.pdf. Acesso em: 5 dez. 2025; FBSP – FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. 
Anuário brasileiro de segurança pública 2023. São Paulo: FBSP, 2023. 357 p. Disponível em: 
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2023/07/anuario-2023.pdf. Acesso em: 5 dez. 
2025.  

7  SEGATO, Rita L. La Guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de sueños, 2016. E-book. 
Disponível em: https://www.traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres. Acesso em: 15 jun. 
2025. 

8  IMP – INSTITUTO MARIA DA PENHA. Tipos de violências. c2023. Disponível em: 
https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html. Acesso em: 12 nov. 
2025. 

9  FREITAS, Janaína B. de A. Discurso religioso e cultura do estupro: uma análise da linguagem 
pastoral de líderes evangélicos em relação às mulheres. In: CONGRESSO INTERNACIONAL 
SOCIEDADE DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS DA RELIGIÃO, 36., 2024, Belo Horizonte. Anais... Belo 
Horizonte: SOTER, 2024. p. 1420-1427. 

https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html
https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html


 

187 
 

aparato mais amplo da violência simbólica, por meio da qual estruturas religiosas reiteram 

formas de dominação que se tornam naturalizadas no cotidiano comunitário. 

A partir dessas considerações, impõe-se a necessidade de explicitar o conceito de 

Teologismo Patriarcal, um dos eixos estruturantes desta pesquisa e chave interpretativa 

essencial para compreender como a teologia pode ser mobilizada para sustentar 

desigualdades de gênero e violências. O Teologismo Patriarcal refere-se ao uso da teologia 

— e não apenas da religião como expressão sociocultural — como instrumento de legitimação 

de hierarquias de gênero e de manutenção da dominação masculina. Diferentemente do 

patriarcado social ou religioso, que opera em estruturas mais amplas da vida comunitária, o 

Teologismo Patriarcal designa especificamente a instrumentalização de discursos teológicos, 

doutrinas, interpretações bíblicas e práticas eclesiásticas que, revestidas de autoridade 

espiritual, produzem e naturalizam desigualdades.  

Quando essas mediações teológicas se articulam, sermões, dogmas e leituras 

seletivas e distorcidas das Escrituras tornam-se dispositivos discursivos de poder capazes de 

silenciar mulheres, culpabilizá-las e dificultar a responsabilização de agressores dentro das 

igrejas. Neste estudo, tal dinâmica será examinada a partir do conceito de Teologismo 

Patriarcal, entendido como objeto analítico e estrutura de dominação que atravessa as 

experiências das mulheres evangélicas entrevistadas. 

Nesse sentido, compreender a legitimação religiosa da violência de gênero implica 

recuperar também dimensões fundamentais da vida — pão, terra e paz — que, para muitas 

mulheres evangélicas, são negadas ou violadas. A negação do “pão” aparece na retirada de 

dignidade e autonomia; a violação da “terra”, no controle sobre seus corpos e lugares de 

pertencimento; e a ausência de “paz”, nas violências simbólicas e espirituais que silenciam 

sua história. 

Por sua vez, o patriarcado religioso emerge como estrutura normativa que organiza a 

vida eclesial segundo padrões de dominação masculina10. Sua origem remonta à construção 

histórica da dominação, conforme amplamente analisado por teóricas como Gerda Lerner11. 

 
10  BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2022; ADAID, Felipe. 

Genealogia da homofobia na modernidade: misoginia e violência. Bagoas, Natal, v. 10, n. 14, p. 
63-88, 03 mar. 2017. 

11  LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos homens. São 
Paulo: Cultrix, 2019.  



 

188 
 

Sermões, interpretações bíblicas seletivas e doutrinas que apresentam a autoridade 

masculina como ordem divina consolidam papéis de gênero rígidos, promovendo a submissão 

feminina como virtude espiritual. Como observa Ivoni Richter Reimer12, leituras bíblicas 

patriarcais transformam o texto sagrado em instrumento de controle sobre corpos e 

subjetividades femininas, e somente sua ressignificação pode romper práticas teológicas que 

sustentam a violência de gênero. 

A crítica de Ivone Gebara13 aprofunda a compreensão sobre como a legitimação 

religiosa da violência de gênero opera como fenômeno estrutural e simbólico. Ao desenvolver 

uma fenomenologia feminista do mal, evidencia que a opressão não se manifesta apenas em 

atos explícitos de violência, mas também na produção de sentidos, discursos e práticas 

teológicas que silenciam as mulheres e tornam suas dores socialmente invisíveis, 

enquadrando suas vidas como não passíveis de luto Judith Butler14. O mal se perpetua 

quando instituições religiosas naturalizam a desigualdade como ordem divina e atribuem às 

mulheres a responsabilidade moral por manter a harmonia e a pureza da comunidade. Esse 

processo oculta a dominação e restringe que as mulheres nomeiem as violências sofridas, 

gerando uma espiritualidade marcada pelo medo e pela culpabilização.  

Gebara15 demonstra como a teologia patriarcal moldou historicamente a vida eclesial 

e a identidade feminina, formando mulheres a partir de modelos que reforçam obediência, 

submissão e autossacrifício, enquanto os homens ocupam posições de poder simbólico e 

institucional. Esse processo produz uma espiritualidade assimétrica que limita a autonomia 

feminina e mascara dinâmicas de violência, sobretudo quando abusos são cometidos por 

lideranças religiosas. Nesse cenário, a teologia feminista emerge como ruptura e 

reconstrução, ao reivindicar novas linguagens, práticas e interpretações bíblicas capazes de 

reconfigurar a espiritualidade das mulheres e restaurar suas vozes como sujeito produtor de 

discurso teológico, superando a lógica patriarcal que historicamente as silenciou. 

 
12  REIMER, Ivoni Richter. Grava-me como o selo sobre o teu coração: teologia bíblica feminista. São 

Paulo: Paulinas, 2005. 
13  GEBARA, Ivone. Romper o silêncio: uma fenomenologia feminista do mal. 2. ed. Petrópolis: 

Vozes, 2000. 
14  BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Trad. Sérgio Tadeu de 

Niemeyer Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. 
15  GEBARA, Ivone. Vida religiosa: da teologia patriarcal à teologia feminista: um desafio para o 

futuro. São Paulo: Paulinas, 1992. 



 

189 
 

A construção da identidade feminina no ambiente evangélico brasileiro segue esses 

padrões, delineando uma “mulher ideal” marcada pela submissão, obediência e religiosidade 

doméstica. Essa identidade é continuamente reforçada por discursos pastorais e normas 

comunitárias, que condicionam comportamentos, desejos e escolhas das mulheres, 

restringindo sua autonomia e autorizando relações de poder desiguais. Nesse sentido, a 

dominação e o controle sobre corpos e experiências generificadas das mulheres tornam-se 

endossadores centrais na reprodução das estruturas patriarcais. 

No contexto religioso, tais expectativas ganham força adicional: Sandra Duarte de 

Souza e Valéria Vilhena16 evidenciam como discursos e práticas devocionais podem reforçar 

a domesticidade e a docilidade feminina, subsidiando papéis rígidos que limitam a autonomia 

das mulheres. Nesse cenário, a dominação disfarçada de espiritualidade e o controle sobre 

corpos, comportamentos e experiências tornam-se mecanismos centrais para a reprodução 

das hierarquias patriarcais no campo evangélico. As autoras também apontam que esses 

mesmos padrões de religiosidade doméstica estão associados a índices mais elevados de 

violência doméstica contra mulheres evangélicas, revelando como normas espirituais são 

mobilizadas para justificar e silenciar agressões. 

Compreender gênero como construção histórica e discursiva, à luz de Foucault17 e 

Butler18, permite identificar que práticas religiosas funcionam como tecnologias de poder que 

disciplinam corpos e subjetividades femininas. No campo evangélico, esse controle se 

expressa no policiamento da sexualidade, no monitoramento da participação comunitária e na 

vigilância moral que estrutura comportamentos tidos como adequados para mulheres. Tais 

mecanismos produzem e naturalizam violências regulatórias e estruturais, tornando a 

resistência feminina um ato profundamente subversivo. 

Esse quadro é agravado por marcadores interseccionais como raça, classe e 

orientação sexual, que intensificam a vulnerabilidade de determinadas mulheres e revelam 

 
16  SOUSA, Renata Floriano; SOUZA, Sandra Duarte de; VILHENA, Valéria Cristina. Pesquisas sobre 

mulheres evangélicas e violência doméstica. São Paulo: Universidade Metodista de São Paulo, 
2009. 

17  FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996. 
18  BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Trad. Renato 

Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 



 

190 
 

múltiplas camadas de opressão19. A pastoralidade cúmplice — que silencia denúncias, 

protege abusadores e recorre a justificativas espirituais para minimizar violências — constitui 

um dos elementos mais nocivos desse sistema. Em contraste, a pastoralidade profética afirma 

a denúncia das injustiças, a ruptura das hierarquias opressoras e a promoção de caminhos 

de cura e justiça de gênero. 

Nesse horizonte, as teologias feministas contemporâneas, articuladas ao conceito de 

comunidade de iguais desenvolvido por Elisabeth Schüssler Fiorenza20 para recuperar a 

proposta igualitária do movimento de Jesus, oferecem caminhos transformadores para 

superar estruturas patriarcais nas igrejas. Ao valorizar as experiências das mulheres, Maria 

Pilar Aquino21 promove práticas de cuidado reparador e defende relações eclesiais não 

hierárquicas. Essas abordagens constroem alternativas de fé encarnada, crítica e libertadora, 

capazes de confrontar e desestabilizar o Teologismo Patriarcal.  

Diante desse cenário, esta pesquisa propõe o conceito de Teologia Feminista da 

Recusa, que emerge das experiências corporificadas de mulheres evangélicas que sofreram 

violências sexuais e de gênero em contextos religiosos. Trata-se de uma categoria teológica, 

epistêmica e ética que se fundamenta na hermenêutica feminista da suspeita22, na politização 

da dor23, na teologia ecofeminista e encarnada24, nas metodologias bíblicas engajadas25 e nas 

análises sobre mulheres evangélicas26. Em diálogo com epistemologias decoloniais27, a 

 
19  AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. [S.l.]: Pólen Editorial, 2019. 
20  SCHÜSSLER FIORENZA, 1993. 
21  AQUINO, Maria Pilar. A teologia, a igreja e a mulher na América Latina. Trad. Rodrigo Contrera. 

São Paulo: Paulinas, 1997. 
22  SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. As origens cristãs a partir da mulher: uma nova 

hermenêutica. Trad. João Rezende Costa. São Paulo: Edições Paulinas, 1992. (Biblioteca de 
Estudos Bíblicos). 

23  SEGATO, 2016.  
24  GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista: ensaio para repensar o conhecimento e a religião. São 

Paulo: Editora Olho d’Água, 1997. 
25  REIMER, 2005. 
26  SOUZA, Sandra Duarte de; OSHIRO, Claudia. Mulheres evangélicas e violência doméstica: o que 

o poder público e a igreja têm a ver com isso? Caminhos, Goiânia, v. 16, n. 2, p. 203-219, jul./dez. 
2018. 

27  WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: Um pensamento e posicionamento 
‘outro’ a partir da diferença colonial. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula 
(Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2007. p. 21-61; LUGONES, Maria. 
Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). Pensamento feminista hoje: 
perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020. p. 52–83. 



 

191 
 

Teologia Feminista da Recusa compreende o testemunho das mulheres como locus 

theologicus e transforma a dor em denúncia profética e ação libertadora. Ao centralizar as 

experiências das mulheres a partir da margem e transformar essa margem em fonte de teoria 

e resistência28, ela desautoriza leituras e práticas androcêntricas. 

Em contraste com uma abordagem estritamente interpretativa, essa teologia nasce da 

recusa: rejeita o sagrado manipulado pela lógica patriarcal e reivindica uma espiritualidade 

que resgata a dignidade das mulheres como fundamento da fé. Recusar não é negar a fé, 

mas recuperar sua essência original — não violada por práticas e discursos teológicos 

opressores. 

PODER, PASTORALIDADE E A PERVERSÃO DO SAGRADO 

O poder pastoral, frequentemente percebido como autoridade legitimada 

religiosamente, é sacralizado no interior das comunidades evangélicas. Essa sacralização não 

decorre de um dado espiritual intrínseco, mas de construções históricas que moldaram a 

compreensão do poder religioso como expressão direta da vontade divina. Weber29 

demonstra como certas lideranças adquirem legitimidade por meio da dominação carismática 

e tradicional, produzindo formas de autoridade que são aceitas como naturais e 

incontestáveis.  

Em contraste, a biblista Elisabeth Schüssler Fiorenza30 afirma que o poder em Cristo 

é relacional, compartilhado e corresponsável — nunca propriedade exclusiva de sujeitos 

investidos institucionalmente. Quando essa compreensão é distorcida, o poder pastoral 

converte-se em instrumento de dominação, sustentando hierarquias patriarcais e alimentando 

uma pastoralidade cúmplice. 

A pastoralidade evangélica — enquanto prática de cuidado, orientação espiritual e 

ensino — pode assumir funções diversas. Quando distorcida por estruturas patriarcais, 

converte-se em mecanismo de controle simbólico, subsidiando desigualdades de gênero e 

naturalizando a submissão feminina. Nesse cenário, ocorre a perversão do sagrado: discursos 

 
28  HOOKS, bell. Feminist theory from margin to center. Boston: South End Press, 1984. 
29  WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Trad. Regis 

Barbosa e Karen Elsabe Barbosa. 4. ed. Brasília, DF: Editora Universidade de Brasília; São Paulo: 
Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2000. v. 2.  

30  SCHÜSSLER FIORENZA, 1993. 



 

192 
 

religiosos e práticas pastorais passam a justificar formas de violência e silenciar mulheres em 

situação de abuso31. Entrevista com a participante “Mércia”, realizada em 2024. Nome fictício 

para preservação da identidade, evidencia como essa perversão opera na experiência das 

sobreviventes: 

Eu lembro que depois dessa época… a pessoa me ameaçou, falou que se eu 
parar, eu vou embora, e eu vou falar que você que está fazendo isso comigo. 
E sendo que ainda não tinha nem acontecido nada de abuso de fato, físico. 
E aí eu aceitei, não tinha o que fazer.32 

A perversão do sagrado rompe com aquilo que, simbolicamente, representa o cuidado 

pastoral como garantia de pão, terra e paz. Em vez de nutrir, empobrece; em vez de oferecer 

espaço seguro, desloca e aprisiona; em vez de promover paz, produz medo e silêncio. Esse 

trecho revela que a violência não começa no contato físico, mas na construção de um 

ambiente de medo, manipulação emocional e dependência psicológica. Antes de qualquer ato 

físico, já estava consolidada uma dinâmica abusiva que instrumentalizava a autoridade 

pastoral para paralisar a menina.  

E a sacralização dessa autoridade confere aos líderes religiosos um poder que 

frequentemente se torna incontestável, legitimando julgamentos, imposições e cobranças que 

as mulheres dificilmente podem questionar33. Sermões moralizantes, interpretações bíblicas 

seletivas e discursos que reforçam hierarquias de gênero funcionam como tecnologias de 

poder que disciplinam comportamentos e produzem submissão. Mércia descreve esse 

controle cotidiano: “Ele queria que eu ficasse falando com ele, conversando com ele o dia 

 
31  BUTLER, 2015; FREITAS, Janaína B. de A. A legitimação religiosa do abuso: violência sexual 

contra mulheres evangélicas. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DA SOTER, 35., 2023, Belo 
Horizonte. Anais... Belo Horizonte: SOTER, 2023a; BOURDIEU, Pierre. Poder simbólico. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2009. 

32  M. (pseudônimo). Depoimento concedido à pesquisadora. Entrevista realizada em outubro de 

2024. Pesquisa “Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação religiosa do abuso 
sexual em discursos pastorais”. 

33  BOURDIEU, 2009; BERGER, Peter L. Dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da 

religião. São Paulo: Paulus, 2021. 



 

193 
 

inteiro… Eu não podia fazer nada sem comentar… se eu sumisse por um tempo sem avisar 

era ameaçado dele expor tudo como se fosse culpa minha.”34 

Aqui, torna-se evidente como o teologismo patriarcal endossa a autoridade pastoral 

para monitorar, vigiar e regular a vida da sobrevivente. A espiritualidade é manipulada para 

justificar a dominação: discursos sobre obediência, pureza e responsabilidade moral 

deslocam a culpa para a mulher, favorecendo o silêncio e impossibilitando a denúncia35. O 

impacto subjetivo dessa estrutura aparece no próprio relato: “Eu lembro de ser um sentimento 

muito grande de que isso é errado, isso está errado, ainda mais numa igreja… Como se eu 

estivesse enforcada, sem poder falar.”36 

Deste modo, a análise crítica feminista evidencia que a idolatria à figura pastoral — 

combinada à manipulação simbólica de elementos como culpa, pureza e obediência — reforça 

a dominação masculina e fragiliza a possibilidade de contestação interna. Mércia sintetiza 

essa naturalização: “Eu via a pessoa como totalmente correta… então tudo que essa pessoa 

fizer vai estar certo. Não tem como eu achar que ele estava fazendo algo errado por ser um 

pastor.”37 

No tocante, a pastoralidade cúmplice opera como mecanismo de controle moral e 

espiritual, consolidando desigualdades e restringindo a autonomia feminina38. Essa dinâmica 

evidencia padrões de subordinação incorporados e internalizados, apontando a necessidade 

de práticas teológicas comprometidas com a justiça e a dignidade. Nesse horizonte, a 

Teologia Feminista da Recusa propõe uma pastoralidade profética que confronta estruturas 

 
34  M. (pseudônimo). Depoimento concedido à pesquisadora. Entrevista realizada em outubro de 

2024. Pesquisa “Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação religiosa do abuso 
sexual em discursos pastorais”. 

35  FREITAS, Janaína B. de A. Impacto da cultura religiosa na violência contra mulheres evangélicas: 

uma revisão bibliográfica. In: CONGRESSO DA ANPTECRE, 9., 2023, Campinas. Anais... 
Campinas: ANPTECRE, 2023b; ARAÚJO, Ana Paula. Abuso: a cultura do estupro no Brasil. Rio 
de Janeiro: Globo Livros, 2020. 

36  M. (pseudônimo). Depoimento concedido à pesquisadora. Entrevista realizada em outubro de 

2024. Pesquisa “Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação religiosa do abuso 
sexual em discursos pastorais”. 

37  M. (pseudônimo). Depoimento concedido à pesquisadora. Entrevista realizada em outubro de 

2024. Pesquisa “Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação religiosa do abuso 
sexual em discursos pastorais”. 

38  BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: fatos e mitos. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 

2016. v. 1; BUTLER, 2015; BOURDIEU, 2022. 



 

194 
 

patriarcais, valoriza a experiência das mulheres como locus teológico e afirma caminhos de 

resistência e vida plena39. 

O Teologismo Patriarcal, nesse sentido, sustenta a naturalização do poder masculino 

como vontade divina, articulando discursos e práticas para manter a submissão feminina. Em 

oposição, a Teologia Feminista da Recusa torna-se horizonte hermenêutico capaz de desvelar 

essas estruturas e promover uma ética pastoral que honre a autonomia, a justiça de gênero 

e a reconstrução comunitária40. 

RUMO A UMA PASTORALIDADE PROFÉTICA: CAMINHOS DE DESCONSTRUÇÃO E 

RESSIGNIFICAÇÃO 

A construção de uma pastoralidade profética surge como resposta à pastoralidade 

cúmplice e ao Teologismo Patriarcal, buscando caminhos de resistência, afirmação da 

dignidade feminina e ressignificação da fé dentro das comunidades evangélicas. Este tópico 

propõe analisar como a desconstrução de estruturas patriarcais, a Teologia Feminista da 

Recusa e a ressignificação da experiência religiosa podem inspirar práticas pastorais 

comprometidas com a justiça de gênero. 

Romper com o patriarcado é condição central para a libertação da fé e a construção 

de comunidades mais igualitárias. Isso envolve questionar e desmantelar leituras literalistas e 

hierárquicas das escrituras que naturalizam a autoridade masculina e reforçam a submissão 

feminina41. A desconstrução requer uma abordagem crítica dos discursos pastorais e das 

práticas eclesiásticas, identificando como interpretações teológicas e rituais podem ser 

instrumentalizados para o controle das mulheres. Ao problematizar essas leituras, abre-se 

espaço para reinterpretar a Bíblia como um texto profético, que não se limita à manutenção 

do patriarcado, mas convida à justiça, cuidado e igualdade42. 

A Teologia Feminista da Recusa emerge como resposta necessária ao teologismo 

patriarcal, recusando o silêncio, a submissão e a teologia do medo que sustentam a 

pastoralidade cúmplice. Alinhada à hermenêutica feminista da suspeita, ela transforma as 

 
39  FREITAS, 2025. 
40  FREITAS, 2025. 
41  FREITAS, 2023b. 
42  SCHÜSSLER FIORENZA, 1993. 



 

195 
 

experiências de violência vividas por mulheres evangélicas em fonte crítica de discernimento 

e ação pastoral43. Suas práticas espirituais afirmam a dignidade e a corporeidade feminina, 

resgatam narrativas silenciadas e reconhecem emoções, corpos e histórias como dimensões 

legítimas do sagrado. 

Embora práticas pastorais voltadas à cura e ao acompanhamento emocional de 

vítimas de abuso sexual sejam relativamente difundidas nas igrejas — como grupos de apoio 

espiritual, programas de recuperação e métodos de “cura interior” baseados em imaginação 

orante e aconselhamento pela oração44 —, tais iniciativas operam majoritariamente em uma 

chave espiritualizante do trauma. Esses modelos oferecem acolhimento e suporte subjetivo, 

mas tendem a tratar o abuso como experiência individual a ser superada pela fé, sem 

questionar as condições estruturais, teológicas e institucionais que permitiram sua ocorrência. 

Ao reforçar uma lógica de interiorização da cura, esses métodos frequentemente 

deslocam a responsabilidade da instituição religiosa, mantêm intactas hierarquias patriarcais 

e silenciam dimensões políticas da violência de gênero. Assim, ainda que importantes no 

âmbito do cuidado emocional, eles não enfrentam o núcleo do problema: a teologia patriarcal, 

a autoridade religiosa masculina e os mecanismos simbólicos que sustentam a cultura do 

silêncio nas igrejas. 

O letramento de gênero na teologia feminista da recusa não se limita à consciência 

crítica; ele se torna prática de denúncia, proclamação e reparação, reconstruindo relações 

humanas à luz do evangelho. Assim como Jesus anuncia libertação aos oprimidos (Lc 4,18-

19) e inaugura um caminho de vida abundante (Jo 10,10), esse letramento assume uma 

dimensão ética e comunitária que dialoga com a lógica do letramento antirracista, orientando 

para um projeto político de convivência igualitária, conforme a visão paulina de que em Cristo 

“não há homem nem mulher” (Gl 3,28). 

Neste ponto que se destaca a proposta de uma Pastoralidade Profética, que não 

substitui a dimensão espiritual do cuidado, mas a recoloca dentro de uma ética comunitária, 

crítica e transformadora. Em vez de limitar-se à cura individual, ela considera que a violência 

 
43  FREITAS, 2025. 
44  KORNFIELD, Débora. Vítima, sobrevivente, vencedor! Perspectivas sobre abuso sexual. São 

Paulo: Sepal, 2000; STAPLETON, Ruth C. A cura pela fé. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora RECORD, 
1976; HURDING, Roger F. A árvore da cura – modelos de aconselhamento e psicoterapia. São 
Paulo: Vida Nova, 1995. 



 

196 
 

de gênero é atravessada por relações de poder, dispositivos de controle moral e estruturas 

institucionais que exigem resposta pública e coletiva. 

Sendo assim, a ressignificação da fé consiste em reinterpretar o sagrado a partir das 

experiências concretas das mulheres, permitindo que a espiritualidade se torne ferramenta de 

expansão e cura. Exemplos de falas e práticas incluem círculos de escuta, redes de apoio 

comunitário, celebrações litúrgicas que enfatizem a inclusão de mulheres e a valorização de 

seus corpos e experiências45.  

Essa ressignificação desafia a tradição patriarcal ao propor leituras bíblicas que 

promovam justiça de gênero, cuidado mútuo e corresponsabilidade, aproximando a prática 

religiosa de uma comunidade igualitária, alinhada ao projeto libertador de Jesus. Assim, uma 

pastoralidade profética reconstrói os fundamentos espirituais negados às mulheres, 

restaurando sacramentalmente o que foi violado: o pão, na dignidade e no cuidado; a terra, 

no reconhecimento dos corpos e territórios espirituais das mulheres como lugares sagrados; 

e a paz, na criação de comunidades seguras, justas e reparadoras. 

A construção de uma pastoralidade profética demanda mais do que ajustes pontuais: 

requer a reorganização das práticas eclesiais a partir de uma ética de responsabilização 

comunitária. Isso significa reconhecer que a violência de gênero não é exceção, mas sintoma 

de estruturas teológicas, administrativas e culturais que precisam ser revistas. Uma igreja 

comprometida com a justiça deve criar mecanismos que previnam a reprodução da autoridade 

abusiva, garantam transparência nos processos internos e fortaleçam a participação das 

mulheres na tomada de decisão. Assim, as propostas a seguir não funcionam apenas como 

intervenções práticas, mas como dispositivos institucionais capazes de deslocar o eixo do 

poder pastoral e reorientar a vida comunitária para relações mais democráticas e igualitárias. 

● Formação de líderes com perspectiva de gênero: capacitação teológica que inclua 

críticas feministas e debates sobre violência de gênero.  

● Liturgias inclusivas: celebrações que incorporam corpo, voz e experiências das 

mulheres, promovendo participação plena e visibilidade. 

● Criação de espaços seguros de escuta: ambientes onde mulheres possam relatar 

experiências sem medo de retaliação. 

 
45  FREITAS, 2023a; BEAUVOIR, 2016. 



 

197 
 

● Políticas institucionais de denúncia: mecanismos claros para prevenir, investigar e 

responsabilizar abusos sexuais, rompendo a cultura do silêncio. 

A implementação dessas práticas pastorais contribui não apenas para a transformação 

das comunidades evangélicas, mas também para o cumprimento dos ODS 5 e 16, 

promovendo igualdade de gênero, proteção contra violência, justiça e participação plena das 

mulheres na vida comunitária. Como resultado, emerge uma prática pastoral alinhada à 

dignidade humana e à construção de comunidades de fé mais seguras e equitativas. 

Dessa forma, a pastoralidade profética articula teoria e prática, permitindo que 

comunidades evangélicas sejam espaços de resistência à opressão, valorização da 

experiência feminina e promoção da justiça social e espiritual. Trata-se de uma proposta de 

fé encarnada, que une ética, espiritualidade e ação transformadora, reafirmando que a 

superação do Teologismo Patriarcal é condição indispensável para a construção de 

comunidades igualitárias e livres da violência simbólica e estrutural.  

CONCLUSÃO 

Retomando o percurso traçado ao longo deste estudo, pensar em uma pastoralidade 

profética à luz do Evangelho da Paz evidencia como, em comunidades evangélicas 

brasileiras, discursos, práticas e estruturas religiosas podem funcionar como instrumentos de 

controle, contribuindo para a manutenção de ciclos de violências e abuso sexual, 

silenciamento institucional e reforço de hierarquias patriarcais. A pastoralidade cúmplice, 

sustentada pelo Teologismo Patriarcal, naturaliza a submissão feminina, instrumentaliza a fé 

e a autoridade pastoral para justificar abusos e silenciar vozes, consolidando relações de 

poder desiguais. Nesse sentido, observa-se a exploração dos corpos das mulheres (Terra) e 

a reprodução de relações de poder desiguais (Pão) como pilares da opressão religiosa. 

Em contraposição, a construção de uma pastoralidade profética, fundamentada na 

Teologia Feminista da Recusa, oferece caminhos de resistência e transformação. Esta 

teologia propõe recusar o silêncio, a opressão e a sacralização da desigualdade, valorizando 

a experiência das mulheres como lugar epistêmico da teologia legítimo de elaboração 

teológica e prática pastoral. A pastoralidade profética não se limita à crítica do patriarcado, 

mas se traduz em práticas concretas de escuta, reparação, formação pastoral e promoção de 



 

198 
 

participação plena das mulheres, reconectando a fé com justiça, cuidado e dignidade humana, 

visando o desmantelamento de estruturas de violências (Paz). 

Desnaturalizar leituras assimétricas dos textos bíblicos e propor alternativas de 

cuidado, proteção e inclusão permite que a pastoralidade profética encarne uma fé libertadora 

e encarnada, capaz de transformar relações eclesiais e comunitárias, denunciando estruturas 

de poder que perpetuam violências e reafirmando o Evangelho da Paz como horizonte ético-

prático. Assim, a fé torna-se instrumento de emancipação, cuidado comunitário e reconstrução 

social, promovendo espaços seguros, justos e inclusivos. Essa transformação dialoga 

diretamente com os princípios do ODS 5 e do ODS 16, ao promover igualdade de gênero, 

proteção institucional e comunidades mais seguras. 

A contribuição deste estudo é dupla: no plano acadêmico, evidencia os mecanismos 

do Teologismo Patriarcal e suas implicações para gênero, religião e pastoral; no plano 

pastoral, aponta práticas concretas que articulam denúncia da violência, valorização da 

experiência feminina e promoção da justiça e da vida plena, reafirmando que uma 

pastoralidade profética é essencial para transformar a fé em instrumento de igualdade, 

cuidado e liberdade. 

REFERÊNCIAS 

ADAID, Felipe. Genealogia da homofobia na modernidade: misoginia e violência. Bagoas, 
Natal, v. 10, n. 14, p. 63-88, 03 mar. 2017. 
 
AKOTIRENE, Carla. Interseccionalidade. [S.l.]: Pólen Editorial, 2019. 
 
AQUINO, Maria Pilar. A teologia, a igreja e a mulher na América Latina. Trad. Rodrigo 
Contrera. São Paulo: Paulinas, 1997. 
 
ARAÚJO, Ana Paula. Abuso: a cultura do estupro no Brasil. Rio de Janeiro: Globo Livros, 
2020. 
 
BEAUVOIR, Simone de. O Segundo Sexo: fatos e mitos. 3. ed. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2016. v. 1. 
 
BERGER, Peter L. Dossel sagrado: elementos para uma teoria sociológica da religião. São 
Paulo: Paulus, 2021. 
 
BÍBLIA. Bíblia Sagrada. Trad. João Ferreira de Almeida. Barueri, SP: Sociedade Bíblica do 
Brasil, 2017. 



 

199 
 

 
BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2022. 
 
BOURDIEU, Pierre. Poder simbólico. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2009. 
 
BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Trad. Renato 
Aguiar. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 
 
BUTLER, Judith. Quadros de Guerra: quando a vida é passível de luto? Trad. Sérgio Tadeu 
de Niemeyer Lamarão e Arnaldo Marques da Cunha. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 
2015. 
 
FBSP – FÓRUM BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Anuário brasileiro de segurança 
pública 2023. São Paulo: FBSP, 2023. 357 p. Disponível em: 
https://forumseguranca.org.br/wp-content/uploads/2023/07/anuario-2023.pdf. Acesso em: 5 
dez. 2025. 
 
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Petrópolis, RJ: Vozes, 1996. 
 
FREITAS, Janaína B. de A. A legitimação religiosa do abuso: violência sexual contra 
mulheres evangélicas. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DA SOTER, 35., 2023, Belo 
Horizonte. Anais... Belo Horizonte: SOTER, 2023a.  
 
FREITAS, Janaína B. de A. Discurso religioso e cultura do estupro: uma análise da 
linguagem pastoral de líderes evangélicos em relação às mulheres. In: CONGRESSO 
INTERNACIONAL SOCIEDADE DE TEOLOGIA E CIÊNCIAS DA RELIGIÃO, 36., 2024, 
Belo Horizonte. Anais... Belo Horizonte: SOTER, 2024. p. 1420-1427. 
 
FREITAS, Janaína B. de A. Impacto da cultura religiosa na violência contra mulheres 
evangélicas: uma revisão bibliográfica. In: CONGRESSO DA ANPTECRE, 9., 2023, 
Campinas. Anais... Campinas: ANPTECRE, 2023b. 
 
FREITAS, Janaína B. de A. Trajetórias e memórias de mulheres evangélicas: a legitimação 
religiosa do abuso sexual em discursos pastorais. 2025. 178 f. Dissertação (Mestrado em 
Ciências da Religião) – Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião, Universidade 
Metodista de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2025. Disponível em: 
https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588. Acesso em: 25 nov. 2025. 
 
GEBARA, Ivone. Romper o silêncio: uma fenomenologia feminista do mal. 2. ed. Petrópolis: 
Vozes, 2000. 
 
GEBARA, Ivone. Teologia ecofeminista: ensaio para repensar o conhecimento e a religião. 
São Paulo: Editora Olho d’Água, 1997. 
 
GEBARA, Ivone. Vida religiosa: da teologia patriarcal à teologia feminista: um desafio para o 
futuro. São Paulo: Paulinas, 1992. 

https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588
https://repositorio.metodista.br/handle/123456789/588


 

200 
 

 
HOOKS, bell. Feminist theory from margin to center. Boston: South End Press, 1984. 
 
HURDING, Roger F. A árvore da cura – modelos de aconselhamento e psicoterapia. São 
Paulo: Vida Nova, 1995. 
 
IMP – INSTITUTO MARIA DA PENHA. Tipos de violências. c2023. Disponível em: 
https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html. Acesso em: 12 
nov. 2025. 
 
IPEA – INSTITUTO DE PESQUISA ECONÔMICA APLICADA; FBSP – FÓRUM 
BRASILEIRO DE SEGURANÇA PÚBLICA. Atlas da violência 2023. Brasília, DF: Ipea; São 
Paulo: FBSP, 2023. Disponível em: https://forumseguranca.org.br/wp-
content/uploads/2023/12/atlas-da-violencia-2023.pdf. Acesso em: 5 dez. 2025. 
 
KORNFIELD, Débora. Vítima, sobrevivente, vencedor! Perspectivas sobre abuso sexual. 
São Paulo: Sepal, 2000. 
 
LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos 
homens. São Paulo: Cultrix, 2019.  
 
LUGONES, Maria. Colonialidade e gênero. In: HOLLANDA, Heloisa Buarque de (Org.). 
Pensamento feminista hoje: perspectivas decoloniais. Rio de Janeiro: Bazar, 2020. p. 52–83. 
 
NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Objetivo 5: Igualdade de Gênero. [S. l.]: 2024. Disponível em: 
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5. Acesso em: 20 ago. 2025. 
 
NAÇÕES UNIDAS BRASIL. Objetivo 16: Paz, Justiça e Instituições Eficazes. [S. l.]: 2024. 
Disponível em: https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/16. Acesso em: 20 ago. 2025. 
 
REIMER, Ivoni Richter. Grava-me como o selo sobre o teu coração: teologia bíblica 
feminista. São Paulo: Paulinas, 2005. 
 
SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. As origens cristãs a partir da mulher: uma nova 
hermenêutica. Trad. João Rezende Costa. São Paulo: Edições Paulinas, 1992. (Biblioteca 
de Estudos Bíblicos). 
 
SCHÜSSLER FIORENZA, Elisabeth. Discipleship of Equals: A Critical Feminist Ekklesia-
logy of Liberation. New York: Crossroad Publishing, 1993. 
 
SEGATO, Rita L. La Guerra contra las mujeres. Madrid: Traficantes de sueños, 2016. E-
book. Disponível em: https://www.traficantes.net/libros/la-guerra-contra-las-mujeres. Acesso 
em: 15 jun. 2025. 
 
 
 

https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html
https://www.institutomariadapenha.org.br/lei-11340/tipos-de-violencia.html
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/5
https://brasil.un.org/pt-br/sdgs/16


 

201 
 

 
SOUSA, Renata Floriano; SOUZA, Sandra Duarte de; VILHENA, Valéria Cristina. Pesquisas 
sobre mulheres evangélicas e violência doméstica. São Paulo: Universidade Metodista de 
São Paulo, 2009. 
 
SOUZA, Sandra Duarte de; OSHIRO, Claudia. Mulheres evangélicas e violência doméstica: 
o que o poder público e a igreja têm a ver com isso? Caminhos, Goiânia, v. 16, n. 2, p. 203-
219, jul./dez. 2018. 
 
STAPLETON, Ruth C. A cura pela fé. 2. ed. Rio de Janeiro: Editora RECORD, 1976. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade e colonialidade do poder: Um pensamento e 
posicionamento ‘outro’ a partir da diferença colonial. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; 
MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2007. p. 21-61. 
 
WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Trad. 
Regis Barbosa e Karen Elsabe Barbosa. 4. ed. Brasília, DF: Editora Universidade de 
Brasília; São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 2000. v. 2. 


